
 
 
 

384 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 

The Quranic Terms Denoting Reflection: A Contextual Study 

Dr. Abdullah bin Mahmoud Fajjal* 

Afajjal@ksu.edu.sa 

Abstract: 

This research examines the contextual meanings of the Quranic term tafakkur ‘reflection’ and its 

related expressions, highlighting the distinctive semantic and spiritual dimensions that characterize Quranic 

language. As one of the noblest acts of worship in Islam, reflection represents a profound intellectual and 

devotional practice. The study traces all occurrences of tafakkur and its synonyms throughout the Quran, 

comparing their contextual meanings to reveal linguistic transformations and conceptual depth. Structured 

into three sections—concept and methods, contextual semantics, and related terms—the research 

demonstrates that tafakkur linguistically signifies contemplation, reasoning, and remembrance, while in 

Quranic usage it encompasses reflection upon the self, the universe, divine revelation, and social laws. 

Various rhetorical strategies are employed to promote reflection, including commands, questions, oaths, and 

parables. The analysis identifies several related terms—such as aql ‘reason’, nazar ‘observation’, ruʾyah 

‘vision’, tabassur ‘insight’, tadhakkur ‘remembrance’, tadabbur ‘contemplation’, tafaqquh ‘understanding’, and 

iʿtibar ‘consideration’ —and establishes their subtle distinctions and hierarchical relationship as stages of 

reflective thinking. The findings conclude that taʿaqqul ‘rational comprehension’ integrates all these stages as 

a central means for attaining understanding, emphasizing the Quran’s holistic vision of intellectual and 

spiritual reflection. 

Keywords: Tafakkur ‘Reflection’, Cosmic Signs, Contextual Semantics, Taʿaqqul ‘Reasoning’, 

Tadhakkur ‘Remembrance’. 

 

                                                           
* Associate Professor of Grammar and Morphology, Department of Self-Development Skills, Deanship of the 

First Year Common Program, King Saud University, Saudi Arabia. 

Cite this article as Fajjal, A. M. (2025). The Quranic Terms Denoting Reflection: A Contextual Study, Arts for Linguistic 

& Literary Studies, 7(4): 384 -403  https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2894 

© This material is published under the license of Attribution 4.0 International (CC BY 4.0), which allows the user to copy and redistribute the 

material in any medium or format. It also allows adapting, transforming or adding to the material for any purpose, even commercially, as long as 

such modifications are highlighted and the material is credited to its author.  
 

Received: 11 -07 -2025 
Accepted: 06- 09-2025 

OPEN ACCESS 

mailto:Afajjal@ksu.edu.sa
https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2894


 
 

 
 

385 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

  

 

  

 ي القرآن الكريم: دراسة سياقيةفالألفاظ الدالة على التفكر 

ال  *د. عبد الله بن محمود فجَّ

Afajjal@ksu.edu.sa 

 الملخص:

ر ومشتقاتها، والنظائر اللفظية لها في القرآن الكريم،هدفت هذه 
ُّ
فَك للألفاظ  إذ الدراسة إلى تحليل دلالات لفظة التَّ

ر، 
ُّ
فَك ِّ الأعمال وأهمها في و القرآنية خصوصية دلالية تميزها عن المفردات العامة، ومن أبرزها ألفاظ التَّ

ر من أجل 
ُّ
فَك يُعدُّ التَّ

مواضع ورود الألفاظ ومقارنة معانيها  . وقد تتبع البحثالعبادات القلبية التي يُثابُ عليها المرءالشريعة الإسلامية، وهو من 

المبحث ، ثلاثة مباحثو  مقدمة وقد جرى تنظيم البحث في .حسب السياق للكشف عن التحويلات اللغوية والاصطلاحية

ر: مفهومه وأساليبه: الأول 
ُّ
فَك ر( في القرآن الكريمالدلالات : المبحث الثاني، التَّ

ُّ
فَك ث: المبحث الثال، السياقية للفظة )التَّ

ر في القرآن الكريم ومراتبهاالدالة على لفاظ الأ
ُّ
فَك ر في اللغة تدل على إعمال قد و ، التَّ

ُّ
فَك أظهرت نتائج الدراسة أن لفظة التَّ

ر، و العقل،  دَبُّ ل، و التَّ ر، و التأم 
َ
ظ ر والموعظة، و طول النَّ

ُّ
ك
َ
ذ النفس، : وأن السياق القرآني أضفى عليها دلالات أوسع شملتالتَّ

ر، مثل .السنن الاجتماعيةو آيات الوحي، و الآيات الكونية، و 
ُّ
فَك عت الأساليب البلاغية في الحث على التَّ الأمر المباشر : كما تنو 

: من أبرز النظائر اللفظيةو  .الأمثالالقسم بالمخلوقات، وذم  من يعطلون عقولهم، وضرب و الاستفهام، و وغير المباشر، 

ر، و العَقْل، 
َ
ظ ر، و الرؤية، و النَّ بَصُّ ر، و التَّ

ُّ
ك
َ
ذ ر، و التَّ دَبُّ ه، و التَّ فَقُّ بَارو التَّ ها  .الاعْتِّ ا دقيقة بينها، يمكن عد 

ً
نت الدراسة فروق وقد بي 

ل جامع لها  عَقُّ ه، مع أن التَّ ر، يبدأ بالنظر ويصل إلى التفَق 
 
 .ووسيلة لإدراكهامراتب للتفك

رالكلمات المفتاحية: 
ُّ
فَك ر.، الآيات الكونية، الدلالات السياقية، التَّ

ُّ
ك
َ
ذ ل، التَّ عَقُّ  التَّ

  

                                                           
أستاذ النحو والصرف المشارك، قسم مهارات تطوير الذات، عمادة السنة الأولى المشتركة، جامعة الملك سعود، المملكة  *

 العربية السعودية.

ال: للاقتباس رِّ (. 0202) م. .ع، فجَّ
ُّ
ك فَ  على التَّ

ُ
ة
َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ لفَ

َ
 فالأ

ٌ
ة يَّ يَاقِّ  سِّ

ٌ
رَاسَة : دِّ رِّيمِّ

َ
رْآنِّ الك الآداب للدراسات اللغوية ، ي القُ

  https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2894 234 -443: (4)7، والأدبية

شر هذا البحث وفقًا لشروط الرخصة ) ©
ُ
بنسخ البحث وتوزيعه ونقله بأي شكل من الأشكال، كما تسمح ، التي تسمح Attribution 4.0 International (CC BY 4.0ن

جريت عليه.إبتكييف البحث أو تحويله أو الإضافة 
ُ
 ليه لأي غرض كان، بما في ذلك الأغراض التجارية، شريطة نسبة العمل إلى صاحبه مع بيان أي تعديلات أ

 

 م11/07/2025 :الاستلامتاريخ 

 م06/09/2025تاريخ القبول: 

OPEN ACCESS 

mailto:Afajjal@ksu.edu.sa
mailto:Afajjal@ksu.edu.sa
https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2894


 
 
 

386 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 المقدمة:

لت الألفاظ محورًا رئيسًا لدراسات متعددة في 
 
تقوم اللغة في جوهرها على العلاقة الوثيقة بين اللفظ والمعنى، وقد شك

 عن العلوم الإنسانية والاجتماعية الأخرى مجالات اللغة والأدب 
ً

، ص 0222)عوض، وعكرمه،  والفقه والفلسفة، فضلا

727 .) 

ا، باهتمام خاص بالمعنى اللغوي للألفاظ، حتى استقرَّ في 
ً
ز الدرس الدلالي، قديمًا وحديث ومن بين هذه الدراسات تمي 

 من فروع علم اللغة. وقد أجمع 
ا

اللغويون على أن  الدال لا قيمة له من دون مدلول، وأن المدلول العصر الحديث فرعًا مستقلا

ر عنه، وهو ما يعكس الأهمية المحورية للعلاقة بين المبنى والمعنى في بناء الدلالة اللغوية  ٍّ يعب 
ر في غياب دال  )البديرات، لا يتصو 

 .(2 ، ص0203

لت ميدانًا خصبًا للدراسة الدلالية، 
 
يظل  القرآن الكريم في طليعة المصادر التي تستدعي ومن بين النصوص التي شك

 
ً

من  التأمل، لما تنفرد به ألفاظه من خصوصية لا تضاهيها ألفاظ أخرى. فاللفظ القرآني يأتي في موضعه بدقة متناهية، حاملا

يه غيره، الأمر الذي يكشف عن البنية المعرفية والبيانية الفريدة للنص ال تتآلف الحروف  إذقرآني، المعنى ما لا يمكن أن يؤد 

ق انسجامًا بين المبنى والمعنى، ويؤدي وظيفة دلالية مخصوصة أرادها الله تعالى  .والألفاظ في نظام محكم، يحق 

رومن بين الألفاظ القرآنية ذات الدلالات الخاصة تبرز ألفاظ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
ر من أجل  أعمال القلوب، ومفتاح الت

ُّ
فَك ، إذ إن التَّ

 للهداية 
ُ
ر ومجالاته عناية بالغة، إذ أ

ُّ
فَك نزل ليخرج الناس من والأنوار، ومصدر للمعرفة والإرشاد. وقد أولى القرآن الكريم التَّ

 صم صخ صح سم سخ سحسج خم خج حم حج جم جح ثم ته تم تخ تح ُّٱظلمات الجهل إلى نور العلم، قال تعالى: 

ر في (9الحديد: )َّ ضج
ُّ
فَك  القرآني على التَّ

 
 صريحة لإعمال . ومن هنا كان الحث

ً
النفس والآفاق، وفي سنن الكون والمجتمع، دعوة

 .العقل واستنطاق آيات الله

كر 49في القرآن الكريم ) العقلوقد جاء لفظ 
ُ
ر )مرات، و (4التدبر )مرة، و (11الفكر )( مرة، وذ

َ
ظ

َّ
مرة،  (66الن

 عن ورود 02) الفقهو
ً

 720) السمع( مرة، فضلا
ً
ر. وقد ؛ وكلها ألفاظ متصلة ( مرة

ُّ
فَك  مباشرًا أو غير مباشر بعملية التَّ

ً
اتصالا

ر في الإيمان والعمل، كما في قوله 
ُّ
فَك ه، مؤكدة مكانة التَّ زت السنة النبوية هذا التوج  روا في صلى الله عليه وسلم: »عز 

 
روا في كل ش يء ولا تفك

 
تفك

 .(2379، ح 022 /2: 7992، لطبراني) «ذات الله

م، فإن هذه الدراس  دلاليا وبناءً على ما تقد 
ً

ر في القرآن الكريم تحليلا
ُّ
فَك ا، للكشف ة تسعى إلى تحليل ألفاظ التَّ ا سياقيا

 :عن أبعادها المعرفية، واستجلاء نظائرها اللفظية ومراتبها، وفق خطة تقوم على المحاور الآتية

ر( في القرآن الكريم، وتحليلها في ضوء -7
ُّ
فَك  .السياقتحديد الدلالات اللغوية للفظة )التَّ

 .تتبع الألفاظ النظيرة للتفكر في القرآن الكريم ودراسة سياقاتها-0

 :وتنطلق هذه الدراسة من التساؤلين الآتيين

ر( في القرآن الكريم باختلاف السياق الذي 7س
ُّ
فَك  رد فيه؟ت: هل تختلف دلالة لفظ )التَّ

فَ 0س ر( أو تتقاطع معه دلاليا : هل يشتمل القرآن الكريم على ألفاظ أخرى تحمل معنى )التَّ
ُّ
 ا؟ك

 :وقد جرى تنظيم البحث في ثلاثة مباحث رئيسة



 
 

 
 

387 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

ر: مفهومه وأساليبه: المبحث الأول 
ُّ
فَك  .التَّ

ر( في القرآن الكريم: المبحث الثاني
ُّ
فَك  .الدلالات السياقية للفظة )التَّ

ر في القرآن الكريم ومراتبالدالة على لفاظ الأث: المبحث الثال
ُّ
فَك  .هاالتَّ

 .تليها الخاتمة التي تتضمن أبرز النتائج المتوصل إليها، ثم قائمة المصادر والمراجع

ر في ف الدراسات السابقةأما عن 
ُّ
فَك شهدت المكتبة العربية عددًا من الدراسات التي تناولت موضوع التفكير والتَّ

على دراسة  –بحسب ما وقفت عليه  –تربوية، ولم يُعثر  القرآن الكريم، غير أن  أغلبها اتجه إلى المعالجة من زاوية أصولية أو

ر من منظور لغوي دلالي بحت
ُّ
فَك  :ومن أبرز تلك الدراسات. تناولت الألفاظ الدالة على التَّ

م فيها معالجة 0222خشمان حسن علي في دراسته الألفاظ الدالة على التفكير في القرآن الكريم )-7 م(، التي قد 

ر بوصفه مصطلحًا قرآنيا تحليلية لبعض الألف
ُّ
فَك ا اظ الدالة على التفكير، مبرزًا قيمتها التربوية، إلا أنها لم تتعمق في مفهوم التَّ

 
ً

 .مستقلا

ر كما جاء في القرآن الكريم -0
ُّ
فَك ز على 0222دراسة موضوعية ) –محمد خازر المجالي في بحثه مصطلح التَّ

 
م(، وقد رك

ر 
ُّ
فَك  .م الله وآياته، مع إظهار جانبه الجمالي والفنيوسيلة لتعظي بوصفهالتَّ

ر في ضوء القرآن  -3
ُّ
فَك م(، المنشور في 0224دراسة في المصطلح القرآني ) –محمد بن زيلعي هندي في بحثه مفهوم التَّ

ر 0مجلة تبيان للدراسات القرآنية، العدد )
ُّ
فَك دًا أثر  بوصفه(، وقد تناول التَّ

 
عملية قلبية وجدانية قبل أن تكون عقلية، مؤك

 .القرآن في ترسيخ هذا المفهوم

عبد الوهاب محمود إبراهيم خنايشة في رسالته للماجستير التفكير وتنميته في ضوء القرآن الكريم )جامعة النجاح -4

 .القواعد القرآنية التي تسهم في تنمية التفكيرعملية عقلية، وسعى إلى استنباط  بوصفهعالج التفكير  إذم(، 0229الوطنية( )

ز على العلاقة بين التفكير والوعي  إذم(، 0272إسماعيل حسني في كتابه الاختلاف والتفكير في القرآن الكريم )-2
 
رك

 نظريًا لفعبالاختلاف، مقسمًا بحثه 
ً

مًا مدخلا هم كيفية لى قسمين: التفكير في مقاصد القرآن، والتفكير في مفاهيمه، مقد 

 .تعاطي القرآن مع المفاهيم المركبة

 منها ربط مفهوم التفكير بجانب تخصصه؛ فمنها ما اتجه إلى المجال 
ا

وعند الموازنة بين هذه الدراسات، يظهر أن كلا

ها لم  ر التربوي، ومنها ما اهتم بالجانب العقدي أو الأصولي، ومنها ما أبرز الأبعاد القلبية أو الجمالية. غير أن 
ُّ
فَك عالج ألفاظ التَّ

ُ
ت

 .في القرآن الكريم معالجة لغوية دلالية سياقية تتتبع حضورها في النص القرآني، وتبرز خصوصية كل لفظ وسياقه

  من خلالومن هنا جاءت هذه الدراسة لتسد  هذا النقص، 
ً
 استقرائية

ً
ر في القرآن الكريم دراسة

ُّ
فَك تناول ألفاظ التَّ

، تعتمد تحليل
ً
ر،  دلالية

َ
ظ ل، و التدبر، و السياق وإبراز الفروق الدقيقة بين الألفاظ التي قد يُظن ترادفها، مثل: النَّ عَقُّ التَّ

ه. و  فَقُّ تسعى إلى الكشف عن العلاقات السياقية التي تربط هذه الألفاظ ببنية النص القرآني، مع بيان أبعادها البلاغية و التَّ

 .لاتها المقاميةوالأسلوبية، وتحليل صيغها الصرفية ودلا

ر في القرآن الكريم، وربطه بسائر الألفاظ 
ُّ
فَك م هذه الدراسة معالجة إحصائية لورود لفظ التَّ

إلى جانب ذلك، تقد 

النظيرة، لإبراز مراتب التفكير ودرجاته، من التفكير الظاهري المباشر إلى التفكير الباطني العميق، في سياق يشمل النفس 

ر القرآني وأثره الإنسانية، والآيات 
ُّ
فَك برز الدراسة الطابع الشمولي لمفهوم التَّ

ُ
الكونية والتنزيلية، والسنن الاجتماعية، وبذلك ت

 .في بناء الوعي العلمي والمعرفي



 
 
 

388 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

ر: مفهومه وأساليبه
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 المبحث الأول: الت

ر في اللغة والاصطلاح المطلب الأول: مفهوم
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 الت

ر(: 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 المفهوم اللغوي لـ )الت

 
َ
ر على وزن )ت

ُّ
فَك رَ إفكارًا وتفكيرًا وتفكرًا»ل( من الفعل: عُّ فَ تأتي لفظة التَّ

َّ
رَ، وأفكرَ، وتفك

َّ
ك
َ
، وقد وردت في معاجم اللغة «ف

 .بتعريفات متقاربة تشير جميعها إلى إعمال العقل والتأمل

يء؛ قال سيبويه: ولا يُجمعُ الفكرُ ولا العلمُ ولا النظرُ..، وقد »قال ابن منظور: 
 

رُ: إعمال الخاطر في الش 
ْ
ك رُ والفِّ

ْ
الفَك

فكير. ومن العرب  ر اسمُ الت 
ُّ
فَك يق، وفيكر: كثيرُ الفكر..، والتَّ ير، مثالُ فس 

 
ر بمعنًى. ورجُلٌ فك

 
يء وأفكر فيه وتفك

 
من  فكر في الش 

ر: التأمل، والاسمُ الفكرُ والفكرة، والمصدرُ الفكر،  يقُولُ:
ُّ
فَك ...، والتَّ

ٌ
الفكرُ الفكرة، والفكرى على فعلى اسمٌ، وهي قليلة

  بالفتح..، يُقالُ: ليس لي في هذا الأمر 
ٌ
 .(2/22: 7374)ابن منظور،  «فكرٌ أي ليس لي فيه حاجة

ر على التردد، قال ابن فارس: 
ُّ
فَك رَ(  )»وتدل كلمة التَّ

َ
ك
َ
  الفاءُ  ف

ُ
اءُ  والكاف دُ  والرَّ رَدُّ

َ
   فيالقَلبِّ  ت

َّ
فَك

َ
. يُقَالُ ت يْءِّ

َّ
دَ الش  رَ إذا رَدَّ

رًا بَهُ مُعْتَبِّ
ْ
ل
َ
 (. 442/ 4)ابن فارس، د.ت:  «ق

رُ  »وجاء في المصباح المنير: 
ْ
ك سْرِّ  الفِّ

َ
الك دُ  بِّ رَدُّ

َ
بِّ  ت

ْ
رِّ  القَل

َ
ظ النَّ بِّ  بِّ

َ
ل
َ
ط رِّ لِّ

دَبُّ يوَالتَّ   .المعَانِّ
ٌ
ة يَّ رٌ وَرَوِّ

َ
ظ

َ
يْ ن

َ
رٌ أ

ْ
ك مْرِّ فِّ

َ
ي في الأ  «وَلِّ

 (.479 /0)الفيومي، د.ت: 

ر«: »تاج العروس» في جاءو 
َ
ظ عمالُ النَّ ر، بالكسر، ويُفتح: إِّ

ْ
ك رُ. .الفِّ

َ
ظ رُ ولا العلمُ ولا النَّ

ْ
ك .. وقال سيبويه: ولا يجمعُ الفِّ

يرً  فْكِّ
َ
رَ ت

َّ
ك
َ
رَ، وف

َ
ك
ْ
ف
َ
رَ فيه، وأ

 
ك
َ
ِّ  اوقد ف

 
ل. وهوَ فك مَّ

َ
أ
َ
رَ، والمعنى: ت

َ
تَك

ْ
ة: اف ي استعمالِّ العامَّ رَ، وفِّ

َّ
فَك

َ
ِّ وت

 
ك رٌ، كصَيْقَل: يرٌ، كسِّ

َ
يْك

َ
يت، وف

رِّ 
ْ
ك  (. 342 /73)الزبيدي، د.ت:  «كثير الفِّ

ر،
َ
ظ ر تدل في أصلها اللغوي على: إعمال العقل، وإطالة النَّ

ُّ
فَك والتأمل  ومن خلال هذه التعريفات يتضح أن لفظة التَّ

بَار والموعظة ر والاعْتِّ
ُّ
ك
َ
ذ  .والتدبر، بما يقود إلى التَّ

ر(:
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 المفهوم الاصطلاحي لـ )الت

ف  ا يهدف إلى إدراك الحقائق، فقد عر  ا عقليا
ً
ر بتعريفات متعددة تلتقي في كونه نشاط

ُّ
فَك تناول العلماء مفهوم التَّ

ر بأنه: 
ُّ
فَك ف القلب في »الجرجاني التَّ  (.777: 7942الجرجاني، ) «معاني الأشياء لدرك المطلوبتصرُّ

ر جولان تلك القوة بحسب »أما )الراغب الأصفهاني( فقد عرفه بقوله: 
ُّ
فَك  مُطرِّقة للعلم إلى المعلوم، والتَّ

ٌ
الفكرة قوة

تفكروا في آلاء »رُوي: نظر العقل، وذلك للإنسان دون الحيوان، ولا يقال إلا فيما يمكن أن يحصل له صورة في القلب، ولهذا 

 .(344، ص 7470)الراغب الأصفهاني،  «الله ولا تفكروا في الله، إذ كان اُلله منزهًا أن يوصف بصورة

م للعقل، وتوجيه واعٍّ للحواس نحو أمرٍّ معين، 
 
ر على أنه إعمال منظ

ُّ
فَك ر إلى التَّ

َ
ظ وبناءً على هذه التعريفات، يمكن النَّ

اف مجهول، أو لفهم حقيقة قائمة. فهو عملية عقلية استقرائية تنقل الإنسان من المجهول إلى سواء لحل مشكلة، أو لاكتش

 .المعلوم، ومن الغموض إلى الوضوح

ر يتجاوز هذا الإطار العام ليُصبح أسلوبًا بلاغيا 
ُّ
فَك ا دقيقًا يستنهض طاقات الإنسان أما في الاستعمال القرآني، فإن التَّ

 إلى اليقين، قال تعالى: 
ً

 طح ضم ضخ ضحضج صم صخ صح سم ُّٱالعقلية والوجدانية معًا، ويدعوه إلى التأمل العميق وصولا
 (. 42)سبأ: َّ لم لخ لح لج كم كل كخ كح كج قم قحفم فخ فح فج غمغج عم عج ظم

ر، أي: قل 
ُّ
فَك لهؤلاء المكذبين المعاندين: إنما أنصح  -أيها الرسول -وهو أسلوب قرآني لاستدعاء المخاطب إلى فضل التَّ

وفيما صلى الله عليه وسلم لكم بخصلة واحدة أن تنهضوا في طاعة الله اثنين اثنين وواحدًا واحدًا، ثم تتفكروا في حال صاحبكم رسول الله 



 
 

 
 

389 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

ِّف لكم، ونذير من عذاب جهنم قبل أن تقاسوا حرهانسب إليه، فما به من جنون، وما هو إ
نخبة من أساتذة ) لا مخو 

 (.433 /7: 0229، التفسير

ر والتأمل في حر جهنم لعدم تصديقهم  رُ مَ ؤْ وهو أسلوب لغوي بلاغي يُ 
ُّ
فَك من خلاله المكذبون المعاندون بوجوب التَّ

 لرسوله الكريم. 

ريرجع لفظ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
ر(، وقد ورد في اللغة العربية بصيغ صرفية متعددة للدلالة على التدبر -ك-)فإلى الجذر الثلاثي  الت

وإعمال العقل. وتبرز هذه الصيغ في القرآن الكريم بأشكال فعلية ومصدرية تعكس أهمية العملية العقلية في استيعاب 

 الحقائق وفهم آيات الله. 

 
َ

ف
َّ
رالمطلب الثاني: أساليب القرآن الكريم في الحث على الت

ُّ
 ك

ر، وجاءت على صور متعددة، من أبرزها
ُّ
فَك عت أساليب القرآن الكريم في الحث على التَّ  :تنو 

 أسلوب الاستفهام الاستنكاري التعجبي -1

يتفكروا، أفلا تتفكرون، نذكر من  مومن صيغه: ألم تر، أولم يروا، ألم يروا، أولم ير، أولم ينظروا، أفلا ينظرون، أول

 قح فم ُّٱ(، وقوله: 43)النور:  َّ ...نج مم مخ مح مج له لم لخ لح لج كم كل كخ كح كج قم قح ُّٱ :ذلك قوله تعالى

 ير ىٰ ني نىنن نم ُّٱ(، وقوله: 22)الأنعام:  َّ خم خج ُّٱ(، وقوله: 79)النحل:  َّ كم كل كخ كح كج قم

 .(744)الأعراف:  َّ ئخ ئح ئج يي يى ين يميز

ر والرؤية، للدلالة على 
َ
ظ ر والنَّ

ُّ
فَك عظمة الله تعالى وقدرته البديعة، وهو استفهام وقد ارتبط هذا الأسلوب بألفاظ التَّ

ر فيها
ُّ
فَك ب بالإقرار بما يعرفه من دلائل الخلق والإبداع، والحث على التَّ

َ
 .غرضه إلزام المخاط

 ذم الذين لا يتفكرون: -0

لوا عقولهم وحواسهم، فوصفهم بالعمى والصمم والبكم بل جعلهم أضل من الأنعام قال 
 
جاء القرآن بذم  من عط

 ضم ضخ ضح ضج ُّٱ: ال تعالى(، وق00)الأنفال:  َّ ئه ئم ئخ ئح ئج يي يى ين يم يز ير ىٰ ُّٱتعالى: 
(؛ 42)الحج:  َّ لم لخ لح لج كم كل كخ كح كج قم قح فمفخ فح فج غم غج عم عج ظم طح

(. فالنظر بلا اعتبار، والسمع بلا تدبر، والسير 779)الأعراف:  َّ ِّ ُّ َّ ٍّ ٌّىٰ رٰ ذٰ يي يى ُّٱ: ال تعالىوق

 .بلا تفكر، لا يُنتج معرفة ولا هداية

 أسلوب ضرب الأمثال: -6

ر 
ُّ
فَك ر؛ إذ  ضرب الأمثالومن أعظم أساليب القرآن في الحث على التَّ

ُّ
فَك ضرب الأمثال من الأساليب إن للحث على التَّ

ر لتنشط فيما ضرب للحياة التي تشحذ النفوس 
ُّ
فَك وتدفعها إلى التفكير في معطيات تلك الأمثال، فقد استدعيت ملكة التَّ

 سم سخ سح سج خم خج حم حج جم جح ثم ته تم تخ تح ُّٱ الدنيا من مثل في قوله تعالى:

 كخ كح كج قم قح فم فخ فح فج غم غج عم عج ظم طح ضم ضخ ضح ضج صم صخ صح

 (.04)يونس:  َّ مج له لم لخ لح لج كمكل



 
 
 

390 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

وهذا بيان قد أخرج ما لم تجر به العادة إلى ما قد جرت به، وقد اجتمع المشبه والمشبه به في الزينة والبهجة ثم الهلاك 

 (.43، ص7972)الرماني، نٍّ حقير وإن طالت مدته، وصغير وإن كبر قدره اإنَّ كل ش يء ف إذبعده، وفي ذلك العبرة لمن اعتبر 

ه به أمر دقيق المسلك، وليس الوصول إليه ممكنًا إلا بعد تفعيل ملكة ولا شك  أن  اكتشاف العلاقة بين ا ه والمشب  لمشب 

ر عنده، وتنشيطها للوقوف على سرعة انقضاء هذه الحياة، وما يترتب على ذلك
ُّ
فَك  .التَّ

ر( في القرآن الكريم
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 المبحث الثاني: الدلالات السياقية للفظة )الت

عت صيغها على النحو  نيةالكريم في نحو ثماجاءت مادة )فكر( في القرآن  عشر موضعًا، أكثرها في السور المكية، وتنو 

 :الآتي

 العدد اللفظ

 فَ تَ يَ 
َّ
 مرة 73 ونرُ ك

 فَ تَ يَ 
َّ
 مرات 3 وارُ ك

 
َ
 فَ تَ ت

َّ
 مرة واحدة وارُ ك

 
َ
 ف
َّ
 مرة واحدة رَ ك

رويُستفاد من هذا الاستعمال القرآني أن لفظة )
ُّ

ك
َ

ف
َّ
ذكر الت

ُ
على سبيل العموم فقط، وإنما ارتبطت بسياقات ( لم ت

 :دقيقة. ويمكن تصنيف هذه الدلالات في أربعة محاور رئيسة يخاصة، تحمل دلالات ومعان

 المطلب الأول: التأمل والتدبر في حال النفس:

رمن السياقات القرآنية التي وردتْ فيها لفظة )
ُّ

ك
َ

ف
َّ
العقل والتفكير في  (: التأمل والتدبر في حال النفس، وإعمالالت

 أحوالها. 

 مم ما ليلى لم كي كى كم كل كا قي قى في فى ثي ثى ثن ُّٱمن ذلك قوله تعالى: 

(، فقد وضحت الآية الكريمة أن الأزواج خلقن من أنفس البشر، وكثير من 07)الروم:  َّ نى نن نم نز نر

مهن، والسبب في خلق الأزواج؛ ليكون 
ُ
قْنَ من ضلع آدم تبعًا لحواء أ لِّ

ُ
بينهم مودة ورحمة فيأنس بها، ثم يأمرنا فسره بأنهن  خ

ر في ذلك حتى نعلم أن قوام الدنيا بوجود التناسل، وقد
ُّ
فَك ر في قصة خلق الأزواج، ثم يطالبنا الله بالتَّ

ُّ
فَك رة القرآن الكريم بالتَّ

 (.292 /0، د.ت: النسفي) الله على التصرف بالقلوب

ر هنا هو طلب المعنى من الأشياء 
ُّ
فَك .والتَّ القَلبِّ ق بِّ

َّ
 فيما يتعل

 ئم ئز ئر ّٰ ِّ َُّّ ٍّ ٌّ ىٰ رٰ ذٰ يي يى يم يخ ُّٱومنه كذلك قوله تعالى: 

 (.40)الزمر:  َّ تن تم تز تر بي بى بن بمبز بر ئي ئى ئن

مْ معنى: ﴿»(، قال أبو إسحاق: 0/047: 7432، الواحدي) «يقبض أرواحكم في منامكم»قال ابن عباس: 
ُ
اك

َّ
يَتَوَف

﴾ يْلِّ
َّ
الل  ٍّ ٌّ ىٰ رٰ ذٰ يي يى يم يخ ُّٱأي: ينيمكم فيتوفى نفوسكم التي بها تميزون كما قال جل وعز:  بِّ

 يقبض الأرواح عن التصرف بالنوم كما يقبضها بالموت -جلَّ وعز-(، فالله 027 /0: 7994)الزجاج، ( 40الزمر: ) َّ َُّّ

 (.272 /4: 7432، الواحدي)



 
 

 
 

391 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

إنَّ في ابن آدم نفسًا وروحًا، بينهما مثل شعاع الشمس، فالنفس هي »أنه قال:  –رض ي الله عنهما-وروي عن ابن عباس 

يان معًا عند الموت، ونتوفى النفس وحدها عند النوم
َّ
س، والتحرك، فيتوف  «التي بها العقل والتمييز، والروح هي التي بها التنفُّ

 (.272 /4: 7432، الواحدي)

ٍّ مرة واحدة ولا  -تعالى  - وتمثل هذه الآية صورتين عجيبتين من صور قدرة الله
على الخلائق، صورة تحدث لكل حي 

تتكرر، وهي الموت عند انتهاء الأجل، وصورة تتكرر مع الحياة وتلازمها، وهي النوم في جميع حالاته وأوقاته: فهذا هو مضمون 

هَا-تعالى  -قوله  ينَ مَوْتِّ فُسَ حِّ
ْ
ن
َ ْ
ى الأ

َّ
ُ يَتَوَف

َّ
 .. ﴾ الآية..: ﴿اللَّ

ى الأرواحَ اُلله  والمعنى:
َّ
ويسيطر عليها حين موتها وحين نومها، فيمسك التي قض ى عليها الموت ويقطع صلتها بالبدن،  يتوف

يرد تصرفها إلى بدنها فتحصل اليقظة بسبب  -ويرد النفس الأخرى النائمة التي منعها عن التصرف وقت نومها ولم يحن أجلها 

 (.272 /4: 7432، الواحدي) نتهاء عمرهاذلك، ويجرى ذلك عليها إلى أجل مسمى هو ا

رُونَ ﴾الآية بقوله: ﴿  -عز وجل-ثم يختم الله 
َّ
قَوْمٍّ يَتَفَك يَاتٍّ لِّ

َ
كَ لآ لِّ

َ
ي ذ  فِّ

نَّ أي: إن في ذلك التصرف العجيب، والنمط  إِّ

نات الغريب الذي يجرى على نفوس الخلائق، ويتكرر في حاليه بينهم، وتحت أبصارهم، وأسماعهم، لآيات بالغات ِّ
، وشواهد بي 

يها عنها تارة بالكلية عند فودقة حكمه،  -تعالى  -دالات على بليغ قدرة الله  ِّ
 
القوم يتفكرون في كيفية تعلق النفس بالأبدان، وتوف

يها تارة أخرى توفيا ظاهرا عند النوم، وإرسالها إلى البدن ليعود ِّ
 
إلى  الموت، واستبقائها عند الله بين السعادة والشقاوة، وتوف

 (.272 /4: 7432، الواحدي) نشاطه، حتى يحين أجلها

 بم بز بر ئيئى ئن ئم ئز ئر ّٰ ِّ ُّ َّ ٍّ ٌّ ىٰرٰ ذٰ يي يى ُّٱومنه قوله تعالى: 
ن 4الروم: ) َّ تز تر بي بى بن ا بيَّ اس وهم الكفار لا يعلمونَ، ثمَّ ذكر أنهم  -عز وجل–(، فلمَّ أنَّ أكثر النَّ

ي أنكر عليهم غفلتهم عن الآخرة، مع شدة وضوح أدلتها بقوله: ﴿يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا، وهم غافلون،  رُوا فِّ
َّ
مْ يَتَفَك

َ
وَل
َ
أ

مْ  هِّ نفُسِّ
َ
 ...﴾ .أ

ُ
رُ في الاصطلاحِّ حركة

ْ
ك ، والمتأخرون يقولونَ: الفِّ رِّ

ْ
، وأصله إعمالُ الفك ظرُ العقليُّ لُ والنَّ مُّ

َ
أ ر: التَّ

ُّ
فَك الآية، والتَّ

ا  ، وأمَّ فس في المعقولاتِّ  (.724 /2: 7992)الجكني،  حركتُهَا في المحسُوسات فهو في الاصطلاح تخييلٌ النَّ

ا أقرب إليهم من غيرها ومرآة يجتلى فيها للمستبصر ما  ر فيها أو لم يتفكروا في أمر أنفسهم فإنه 
ُّ
فَك أو لم يحدثوا التَّ

 (.427 /2، د.ت: البيضاوي ) على إبدائها يجتلى له في الممكنات بأسرها ليتحقق لهم قدرة مبدعها على إعادتها مثل قدرته

 المطلب الثاني: التأمل والتدبر في الآيات الكونية

ر» وردت لفظة 
ُّ
فَك ر في الآيات الكونية، وإطالة النظر فيها، فمن ذلك قوله تعالى:  «التَّ

ُّ
فَك في سياقات قرآنية تدل على التَّ

 ضح ضج صم صخ صح سم سخ سح سج خم خج حم حج جم جح ثم ته تم تخ تح ُّٱ

 لم لخ لح لج كمكل كخ كح كج قم قح فم فخ فح فج غم غج عم عج ظم طح ضم ضخ

ل اُلله بعضًا منها في 04)يونس:  َّ مج له ر( هنا بمعنى إطالة النظر في الآيات الكونية، التي فصَّ
ُّ
فَك (. حيث جاء لفظ )التَّ

 كتابه.

يصف لنا الحياة الدنيا وما نتفاخر به من زينة وأموال، كمثل المطر المنزل من السماء  -عز وجل–وسياق الآية: أنَّ الله 

تنبت به أنواع من النبات مختلط بعضها ببعض مما يقتات به الناس من الثمار، وما تأكله الحيوانات من  إذإلى الأرض، 

وبهاؤها، وظنَّ أهل هذه الأرض أنهم قادرون على حصادها والانتفاع بها، جاءها أمر  النبات، حتى إذا ظهر حُسْنُ هذه الأرض

الله وقضاؤه بهلاك ما عليها من النبات والزينة، إما ليلا وإما نهارًا، فجعلنا هذه النباتات والأشجار محصودة مقطوعة لا ش يء 



 
 
 

392 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

الأرض، فكذلك يأتي الفناء على ما تتباهَون به من دنياكم فيها، كأن لم تكن تلك الزروع والنباتات قائمة قبل ذلك على وجه 

نا لكم  ن حججنا وأدلتنا لقوم  -أيها الناس-وزخارفها فيفنيها الله ويهلكها. وكما بيَّ ِّ
فناكم بحقيقتها، نبي  لَ هذه الدنيا وعرَّ

َ
مَث

 (.077 /7: 0229، التفسيرنخبة من أساتذة ) يتفكرون في آيات الله، ويتدبرون ما ينفعهم في الدنيا والآخرة

 لىلم كي كى كمكل كا قي قى في فى ثي ثىثن ثم ثز ثر تي تى تن تم ُّٱومنه كذلك قوله تعالى: 
 (.3)الرعد:  ٱَّ نن نم نز نر مم ما لي

  -عز وجل-توضح الآية الكريمة أن الله 
ً

  بسط الأرض ليثبت عليها الأقدام ويتقلب الحيوان، ثم جعل فيها جبالا
ُ
 ت
َ
تُ ث ِّ
 ب 

هَارَ أي يلبسه مكانه فيصير  يل النَّ
َّ
ي الل ش ِّ

ْ
، ثم يُغ الجو الأرض، ثمَّ أجرى بينها الأنهار، ثم جعل في الأرضِّ من كل ذكرٍّ وأنثى اثنينِّ

 ابعدما كان مضيئً  امظلمً 
ُّ
فَك يعِّ العجيبِّ لا يُدْرَكُ إلا بالتَّ نِّ

نَّ ما احتوتْ عليهِّ هذه الآياتُ من الصَّ
َ
 ر، وخصَّ المتفكرين لأ

 (.344 /2، د.ت: أبو حيان الأندلس ي؛ 24 /4، د.ت: البيضاوي )

ر في الآيات المنزلة
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 المطلب الثالث: التأمل والت

ر»من السياقات القرآنية التي وردت فيها لفظة 
ُّ
فَك دلالة التأمل في الآيات المنزلة، وما فيها من أحكامٍّ وتشريعاتٍّ « التَّ

 وآداب وأخلاق. 

)النحل:  َّ ٍّ ٌّ ىٰ رٰ ذٰ يي يى يم يخ يح يج هيهى هم ُّٱالى: من ذلك قوله تع

أرسل لهم البينات والزبر وهي كتب الأنبياء والمعجزات والقرآن الكريم حتى يتبين للناس الحلال والحرام  -عز وجل–(، فالله 44

 (.792 /4، د.ت: البيضاوي ) ويقيم الحجة عليهم، ويتأملوا فيه فينتبهوا للحقائق

ر»فجاءت لفظة 
ُّ
فَك  هنا بمعنى التأمل والتدبر في الآيات المنزلة وما أنزل معها من أحكام وتشريعات.« التَّ

 مم ما لي لى لمكي كى كم كل كا قي قى في فى ثي ثى ثن ُّٱومنه قوله تعالى: 

لو جعل هذا القرآن على جبل بقسوته لتشقق من خشية الله تعالى  -جلَّ جلاله -( فالله07)الحشر:  َّ نم نز نر

ا ألا يؤدي 
ً
نزِّل خوف

ُ
رِّه بهذا القرآن الذي إذا أ

ُّ
، وعدم تأث هِّ حقه في تعظيم القرآن الكريم، والغرضُ توبيخ الإنسانِّ على قسوةِّ قلبِّ

عُ، فابن آدم كان أولى بذلك، لكنَّ  صدُّ هِّ يعرِّضُ له الخشوعُ والتَّ بِّ
ُّ
عَ. فإذا كانَ الجبلُ على عظمه وتصل ع وتصدَّ هُ على الجبل تخشَّ

رُ على حقارته وضعفه 
َّ
ث
َ
 (.744 /72، د.ت: أبو حيان الأندلس ي) لا يتأ

 فمفخ فح فج غم غج عم عج ظم طح ضم ضخضح ضج صم صخ صح ُّٱومن ذلك قوله تعالى: 

 –يبين الله  إذ(، 079)البقرة:  َّ مخ مح مج له لم لخ لح لج كم كل كخ كحكج قم قح

بين أنَّ فيها أضرارًا ومفاسد كثيرة في الدين والدنيا، والعقول  إذفي هذه الآية حكم تعاطي الخمر وحكم القمار،  –تعالى 

ان عن ذكر الله، وعن الصلاة،  والأموال، وفيهما منافع للناس من جهة كسب الأموال وغيرها، وإثمهما أكبر من نفعهما؛ إذ يصدَّ

ويسألونك عن القَدْر الذي ينفقونه من  ويوقعان العداوة والبغضاء بين الناس، ويتلفان المال. وكان هذا تمهيدًا لتحريمهما.

بالتأمل وتفكر الدلائل  –جلاله  جلَّ  –أموالهم تبرعًا وصدقة، قل لهم: أنفقوا القَدْر الذي يزيد على حاجتكم، ثم يأمرنا الله 

لون لدنياكم على إلى التفكير الواعي البصير في أمر الدنيا والآخرة فتعمبذلك  ليعيدكموالحرام والأحكام ليتبين لنا الحلال 

؛ الجزائري، 34 /7، د.ت: البيضاوي ) حسب حاجتكم إليها وتعملون لآخرتكم التي مردكم إليها وبقاؤكم فيها على حسب ذلك

0223 :7/ 020.) 



 
 

 
 

393 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

 يز ير ىٰ ني نى نن نم نز نر مم ما لي لى لم ُّٱومنه قوله تعالى: 
رضِّ هو أفضل  إذ(، 797)آل عمران:  َّ ئم ئخ ئح ئج يي يى ين يم

َ
ماوات والأ ر في خلق السَّ

ُّ
فَك يتضح أن التَّ

رصلى الله عليه وسلم: »العبادات كما قال 
ُّ
فَك ه المخصوص بالقلب والمقصود من الخلق (،443/ 7: 7429)المناوي،  «لا عبادة كالتَّ

 
صلى الله عليه وسلم: وعنه « لأن

مَاء والنجوم فقال: » ى السَّ
َ
ل نظر إِّ

َ
 رفع رَأسه ف

ْ
ذ ى فرَاشه إِّ

َ
ا وخالقً بينما رَجلٌ مستلق عَل ك رَبا

َ
ن ل

َ
ر ليأشهد أ فِّ

ْ
هُمَّ اغ

َّ
)المناوي، «ا الل

ر في دلالة العقل والفطرة على وجود الخالق سبحانه وتعالى(. 444/ 7: 7429
ُّ
 .وهو دليل على أثر التفك

 وقوله تعالى: 
ً

لا ا بَاطِّ
َ
قْتَ هَذ

َ
ل
َ
نَا مَا خ رِّ فيه أي: وهذا إشارة  ،على إرادة القول أي يتفكرون قائلين ذلك ﴾﴿رَبَّ

َّ
إلى الـمُتَفَك

ا ضائعًا من غير 
ً
ريدَ به المخلوق من السماوات والأرض أو إليهما؛ لأنهما في معنى المخلوق، والمعنى ما خلقته عبث

ُ
ه أ

 
الخلق على أن

  احكمة بل خلقته لحكم عظيمة من جملتها أن يكون مبدً 
ً

  لوجود الإنسان وسببًا لمعاشه ودليلا
 
ه على يدله على معرفتك ويحث

 (. 49 /0، د.ت: البيضاوي ) طاعتك لينال الحياة الأبدية والسعادة السرمدية في جوارك

 قى في فى ثي ثى ثن ُّٱ :وقد جاءت هذه الآية لتعريف من هم أولو الألباب، كما جاء في قوله تعالى
الليل تشير الآية إلى أن في خلق السماوات والأرض واختلاف إذ  .(792)آل عمران:  َّ كي كى كم كل كا قي

، وهم أصحاب العقول الناضجة  والنهار آياتٍّ باهرة على قدرة الله وحكمته، ولكن هذه الآيات لا يدرك حقيقتها إلا أهل اللب 

رة
 
 .والقلوب المتفك

ا يليق بجلال الله تعالى، أي 
ً
ر، فيثمر ذلك دعاءً صادق

 
نت الآية أن أهل اللب  هم الذين اجتمع لديهم الذكر والتفك ثم بيَّ

أعمالهم وفكرهم وذكرهم تنعكس على دعائهم الذي يجمع قضايا الإيمان والخير كلها، ويظهر فيه وعيهم بعظمة الله  أن

 (.923 /0: 7404)حوى،  وقدرته وإدراكهم أن الله هو المعطي الخالق

 المطلب الرابع: التأمل والتدبر في السنن الاجتماعية:

ر» من السياقات التي وردت فيها لفظة 
ُّ
فَك  ئخ ئح ُّٱدلالة التأمل في السنن الاجتماعية، فمن ذلك قوله تعالى: « التَّ

 سم سخ سح سجخم خج حم حج جم جح ثم ته تم تخ تحتج به بم بخ بح بج ئه ئم
أن  الرسول  –عز وجل –أمر الله  إذ(، 772: )الأعراف َّ ظم طح ضم ضخ ضح ضجصم صخ صح

مها، ثم كفر بها،  إذيقصص على أمته خبر رجل من بني إسرائيل يقال له: )بلعم بن باعوراء( 
َّ
أعطيناه حججنا وأدلتنا، فتعل

 ونبذها وراء ظهره، فاستحوذ عليه الشيطان، فصار من الضالين الهالكين، بسبب مخالفته أمر ربه وطاعته الشيطان.

اته أن يرفع قدره  -عز وجل –ولو شاء الله 
َّ
ذ
َ
نَ إلى الدنيا واتبع هواه، وآثر ل

َ
بما آتيناه من الآيات لفعل، ولكنه رَك

 وشهواته على الآخرة، وامتنع عن طاعة الله وخالف أمره. 

ا، فكذلك الذي انسلخ من آيات الله يظل 
ً
رج لسانه في الحالين لاهث

ْ
فمثلُ هذا الرجل مثل الكلب إن تطرده أو تتركه يُخ

وصف هؤلاء القوم الذين كانوا ضالين قبل أن  -أيها الرسول -دْتَ في دعوتك له أو أهملته، هذا الوصف على كفره إن اجته

أن يقصص أخبار الأمم الماضية، فبذلك أعظم معجزة، لعل  الرسول  –جل جلاله  –تأتيهم بالهدى والرسالة، ثم يأمر الله 

 قومك يتفكرون ويتدبرون فيما جئتهم به فيؤمنوا لك.

 فالتَّ 
ً

ر هنا بمعنى التأمل والتدبر وصولا
ُّ
؛ 3/7222: 7994)الواحدي،  للطريق الحق والصواب، والإيمان بالله تعالى فَك

 (.3/744البيضاوي، د.ت: 



 
 
 

394 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

ر( في سياقات متنوعة، لكن يجمعها مقصد واحد، وهو 
ُّ
فَك يتضح مما سبق أن القرآن الكريم استعمل لفظة )التَّ

دلائل القدرة والوحدانية، سواء في النفس، أو في الكون، أو في الوحي، أو في مصائر الأمم. وبهذا  تحريك العقل والقلب للنظر في

بَار بمصارع الغابرين  إلى الإيمان الحق، والعمل الصالح، والاعْتِّ
ً

ر لتكون سبيلا
ُّ
فَك ه القرآن ملكة التَّ  .يوج 

ر في القرآن الدالة على لفاظ الأالمبحث الثالث: 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
اتبهاالت  الكريم ومر

ر في مواضع القرآن الكريمالدالة على لفاظ الأالمطلب الأول: 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 الت

من مظاهر إعجاز القرآن الكريم اختيار الألفاظ المناسبة للمقام، فكل كلمة في القرآن الكريم جاءت لتدل على معنى 

نُّ أنها مترادفة، ولا سيما محدد مقصود، ولا يمكن أن يستبدل مكانها لفظة أخرى، فهناك فروق واضحة 
َ
بين الألفاظ قد يُظ

 ه.فيي جاءت ذأنها تكون في المجال نفسه إلا أنها تؤدي معنى مختلفًا مناسبًا للسياق ال

( الآيات التي تدعو إلى التفكير ونظائرها في 37، ص 0222؛ خناشية، 07، ص 0222)معمار، وقد رصد صلاح معمار 

 ي:القرآن الكريم على النحو الآت

 عدد السور  عدد الآيات تكرار الكلمة وجذورها الآيات التي تدعو إلى

ير فْكِّ
 73 72 74 التَّ

ل عَقُّ  32 22 49 التَّ

ر
ُّ
ك
َ
ذ  77 079 090 التَّ

ر بَصُّ  20 740 744 التَّ

ر
َ
ظ  44 773 709 النَّ

ر دَبُّ  4 4 4 التَّ

ه فَقُّ  70 02 02 التَّ

 92 339 543 الرؤية

  923 7247 المجموع

 

 

0

200

400

600

800

 عدد السور  عدد الآيات تكرار الكلمة وجذورها



 
 

 
 

395 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

ر( 
ُّ
ك
َ
ذ ر ومراتبها في القرآن الكريم، بدءًا من الاستحضار الذهني )التَّ

ُّ
فَك توضح هذه الإحصائية كثرة تنوع ألفاظ التَّ

ه(، بما يعكس حرص القرآن على توجيه الإنسان نحو  فَقُّ  إلى التعمق الفقهي والمعرفي )التَّ
ً

ل( وصولا عَقُّ والتأمل العقلي )التَّ

 الألفاظ المرادفة للتفكر في القرآن الكريم: يأتيونستعرض فيما  .واستخلاص العبر في شتى مجالات الحياةالتفكير والتدبر 

ل( ومشتقاته -1
ْ

 لفظ )العَق

ل إلى  عَقُّ )الراغب  «القوة المتهيئة لقبول العلم، ويقال للعلم الذي يستقيده بتلك القوة عقل»يشير لفظ التَّ

تأمل لآيات القرآن الكريم ليجد أن جميع اشتقاقات )العَقْل( وردت بالصيغة الفعلية دون (، إن الم340، ص 7470الأصفهاني، 

اقل أو عاقلون( ولا اسم ل(، ولا اسم الفاعل )عَ قْ الصيغة الاسمية، فلا نجد أن القرآن الكريم استعمل المصدر ولا الاسم )عَ 

 ول(، ويمكن تفسير هذا الأمر بأنَّ القرآن قُ عْ المفعول )مَ 
ً

 الكريم بهذا الاستعمال يلفت النظر إلى مفهوم العَقْل بوصفه فعلا

ا يطلب إعماله في عدد من القضايا العقدية والعلمية بالتفكر والتأمل واتخاذ القرارات المناسبة للإنسان، وعدم  إنسانيا

سفة حين اعتقدوا بأن العَقْل استعمال الصيغ الاسمية ينفي عن العَقْل صفة الثبات وصفة المطلق التي ألصقها به الفلا 

جوهر، فالعَقْل في المنظور القرآني فعل إنساني نسبي ومتغير، ومن ثم جاء نفي صفة العَقْل عن أصناف من الناس: كفارًا 

في مواضع  مرة 49تجدر الإشارة إلى أن الآيات التي وردت فيها لفظ )العَقْل( قد بلغت و ومشركين ومنافقين وأهل كتاب. 

 .(77/ 2)حقي، د.ت:  ن القرآن الكريممختلفة م

إعمال العَقْل في كثير من القضايا ولا سيما العقدية والعلمية، كما في  على ويبين ذلك تنبيه القرآن الكريم وتأكيده

 هي هى هم هج ني نى نم نخ نح نج مي مى مم مخ مح مج لي لى لم لخ ُّٱقوله تعالى: 
 ئي ئى ئن ئم ئز ئر ّٰ ِّ ُّ َّ ٍّ ٌّ ىٰ رٰ ذٰ يي يى يم يخ يح يج

ر في خلق الله وعظمته، ومن 724)البقرة:  َّ بم بز بر
ُّ
فَك (، فالمتأمل في الأحداث التي ذكرتها الآية الكريمة تدعو إلى التَّ

 نر مم ما لي لى لم كي ُّٱذلك الآيات التي حضت على استعمال العَقْل للتوصل إلى حقيقة الدين وطبيعة النبوة: 
 تح تجبه بم بخ بح بج ئهئم ئخ ئح ئج يي يى ين يم يز ير ىٰ نينى نن نم نز

 (.729: يوسف) َّ تم تخ

(: أي أتشاهدون ذلك 734 -737)الصافات:  َّ ثى ثن ثم ثزثر تي تى تن تم تز ُّٱوقوله تعالى: 

 ذلك 
َ
ن منشأ صابهم، وينزل بكم ما نزل بهم، فإِّ

َ
ن يصيبكم مثل ما أ

َ
فلا تتدبرون ولا تتفكرون ولا تعقلون حتى تعتبروا وتخافوا أ

 (. 4/447: 7994)الواحدي، مثل فعلهمالفتكم لرسولكم تفعلون مخالفتهم رسولهم، وأنتم في مخ

( إذ 72)الأنبياء:  َّ طح ضم ضخ ضحضج صم صخ صح سم سخ ُّٱومنه كذلك موضع آخر يقول فيه تعالى: 

تدعو الآية الناس لاستعمال عقولهم في فهم ما أنزل الله، وعدم الغفلة عن معانيه الباطنة. ومن لم يتدبر كلام الله، فقد 

، وهو من لوازم الغفلة التي تدفع الإنسان إلى (الخوض) والروحية، وغلبه الانشغال بما لا ينفعانقطع عن الاستفادة العقلية 

 (.700 /00 :7407، الرازي ) ن التدبر هو سبب سلامة الفعل ووعي الإنسان لعواقب الأمور إارتكاب الخطأ والضرر، إذ 

حُ أنَّ  ضِّ
ل) من خلال ما سبق، يتَّ

ْ
لُ  (العَق   هو الوسيلة التي يتوصَّ

َ
ة
َ
فْظ

َ
...، وأنَّ ل رِّ

ُّ
فَك هِّ والتَّ

فَقُّ ر والتَّ
ُّ
ك
َ
ذ مِّ والتَّ

ْ
ل بها إلى العِّ

ل» عَقُّ رِّ اللفظية للفظة « التَّ ائِّ
َ
ظ ر»من النَّ

ُّ
فَك  .يمفي القُرآنِّ الكر « التَّ



 
 
 

396 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

ر( ومشتقاته -2
َ
ظ

َّ
 لفظ )الن

ر»من النظائر اللفظية للفظة 
ُّ
فَك ر«: »التَّ

َ
ظ لإدراك الش يء  ةر بالنظر تقليب البصر والبصيومشتقاتها، ويُقصد « النَّ

رَ  ه، وفيه: تدبَّ هُ بعينِّ
َ
ل مَّ

َ
بصره وتأ

َ
رًا: أ

َ
ظ

َ
رَ( إلى الش يء ن

َ
ظ

َ
رَ  ورؤيته، و)ن

َّ
(، وقد يـراد بـه 773 /3: 7949، مجمع اللغة العربية) وفك

 لحاصلة بعد الفحص وهو الرؤية.(، وقد يراد به المعرفة ا937 /0: 7393، مجمع اللغة العربية المصري ) التأمـل والفحص

النظر بمعنى نظر العين، أي: الرؤية  منهـا:دعا القرآن إلى النظر في مئة وثلاث عشرة آية جاءت على معـانٍّ مختلفـة  لقد

ر بحقائق الوجود. كقولـه تعـالى بَصُّ  ُّٱ: وبمعنى الانتظار، وما يهمنا في بحثنا هو النظر الذي يقوم علـى الفحص والتأمل والتَّ

 هى ُّٱ( أي: فليتدبر الإنسان: كيف خلق الله طعامه الذي هو قوام حياته، ومنه قوله: 04)عبس:  َّ ثم ته تم تخ تح
 بج ئه ئم ُّٱ( أي: )فلينظر الإنسان( نظر اعتبار )مم خلق( من أي ش يء، ومنه قوله تعالى: 2)الطارق: َّ يخ يح يج هي

( 742)الأعراف:  َّ صح سم سخ سح سج خمخج حم حج جم جح ثم ته تم تخ تح تج به بم بخ بح

 -جلَّ ثناؤه-أي: أولم يتدبر هؤلاء المكذبون بآيات الله في ملك الله العظيم وسلطانه القاهر في السموات والأرض، وما خلق الله 

 به. إلى غيرها من الآيات التي تدعو إلى التدبر والتفكر بلفظ )النظر(. نمن ش يء فيهما ويعتبرو

ر(، ووجه كما جاءت الدعوة إلى النظر بصيغة الأمر 
ُ
يَنْظ

ْ
ل
َ
ر( وأحيانًا بصيغة المضارع المسبوق بلام الأمر )ف

ُ
ظ

ْ
ن
ُ
)ا

 الخطاب للفرد والجماعة.

 ( ومشتقاتهاالرؤيةلفظة ) -6

ر(: لـمن النظائر اللفظية 
ُّ
فَك ومشتقاتها، التي تقع في القرآن الكريم بعد الاستفهام الإنكاري أو التقريعي  لفظ الرؤية)التَّ

 أحدهما: أنه من رؤية العين. والثاني: أنه من رؤية القلب يعني العلمفيها وجهان: و « أولم يروا، ألم يروا، أولم يرألم تر، »كـ: 

 . (3397، ص 7407 الرازي،)

 ا(، أي: ألم تعلم أن الله يسوق سَحابً 43)النور:  َّ له لم لخ لح لج كم كل كخ كح كج قم قح ُّٱ :من ذلك قول الله تعالى

قة بعضها إلى بعض.  بَيْنَهُ أي يجمع بين قطع السحاب المتفر 
ُ
ف ِّ

 
ل
َ
مَّ يُؤ

ُ
 إلى حيث يريد ث

 َّ نخ نح نج مم مخ مح مج لهلم لخ لح لج كم كل كخ كح كج قم قح فم ُّٱقوله تعالى:  ومن ذلك

يمسكهن عن (، أي: ألم ينظر المشركون إلى الطير مذللات للطيران في الهواء بين السماء والأرض بأمر الله؟ ما 79)النحل: 

دلالات لقوم يؤمنون بما يرونه من الأدلة 
َ
قه لها، وأقدرها عليه. إن في ذلك التذليل والإمساك ل

َ
ل
َ
الوقوع إلا هو سبحانه بما خ

 على قدرة الله.

ر المفض ي إلى العلم.
ُّ
فَك  فنلاحظ في الآيتين السابقتين أن الرؤية تدل على التَّ

ر( ومشتقاته -4 بَصُّ
َّ
 لفظ )الت

ر وظيفة من الوظائف العقلية 740مرة في  744مادة )بصر( في القرآن الكريم وردت  بَصُّ وليس البصر بمعنى  ،آية، والتَّ

 تح تج به بم بخ بح بج ئه ئم ئخ ئح ئج ُّٱنظر العين بل هو البصيرة العقلية، من ذلك قوله تعالى: 
ر في واقع مشاهد أمام العين، فقيمة 07)السجدة:  َّ حج جم جح ثمته تم تخ بَصُّ ( فهذه دعوة إلى النظر والتَّ

 نخ نح نج مي مى مم ُّٱنعى الله على الذين لا ينتفعون بحواسهم، قال تعالى:  إذالبصر بقدر ما يؤدي إلى البصيرة العقلية، 

 (.37، ص 0222)خناشية،  (779)الأعراف:  َّ هم هج ني نى نم



 
 

 
 

397 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

ر(  -5
ُّ

ك
َ

ذ
َّ
 ومشتقاتهلفظ )الت

ر بالذاكرة، وهي 
ُّ
ك
َ
ذ (، وقد 49 /7: 7994 الكفوي،) «قدرة الشخص على استرجاع ما زال من معلومات»يرتبط التَّ

ر 
ُّ
ك
َ
ذ ر(آية. وجاءت بصيغة  079مرة في  090وردت مادة التَّ

 
ك
َ
ذ
َ
كر(، والمضارع )ت ر(، وجاءت الفعل الماض ي )ذِّ

ُ
ك
ْ
ذ
ُ
، والأمر )ا

رَة(. كما وردت بصيغة اسم بصيغة الجمع والإفراد والتأ كِّ
ْ
ذ
َ
رَى(، و)ت

ْ
ك ر(، )وَذِّ

ْ
ك نيث والتذكير كما جاءت بصيغة اسم المصدر )ذِّ

ر(
 
ك
َ
رَات(، و)مُذ اكِّ

َّ
رِّين( و)الذ اكِّ

َّ
  (.07، ص 0222)خناشية،  الفاعل )الذ

وأشار القرآن إنه عملية استحضارية لما يحفظه الإنسان من المعرفة، وقد لا يكون عن نسيان، بل عن إدامة حفظ، 

ر بوصفه عملية عقلية، وسمة من سمات أولـي الألبـاب، وكثر استخدامها في سياق الحديث عن الأمثال، أو ما 
ُّ
ك
َ
ذ الكريم إلى التَّ

 مج لي لى لم لخ ُّٱحلَّ بالأمم السابقة، أو عند الحديث عن الابتلاء والفتنة فلا بدَّ من أخذ العبرة، فمن ذلك قول الله تعـالى: 

 مم مخمح مج لي لى لم لخ ُّٱ(، ومنه قوله تعالى: 79)الرعد:  َّ هم هج ني نى نم نخنح نج مي مى مم مخ مح

 ( أي: ليتفكروا وليتدبروا ويتعظوا.02)إبراهيم: َّ نم نخ نح نج مي مى

ر( ومشتقاته -6 دَبُّ
َّ
 لفظ )الت

رَ  ر فيه على  في الأمر،نقول تدبَّ
 
له وتفك : تأمَّ ر في الأمرِّ

مرَ، تدبَّ
َ
ر الأ ر، وتدبَّ ر، والمفعول مُتَدَبَّ ِّ

رًا، فهو مُتدب  دبُّ
َ
ر، ت أو يتدبَّ

ر أمرَه بنَفْسه ، ونظر في عاقبته، تدبَّ ر في الأمور قبل إتيانها -مَهَلٍّ ر في الأمر أن 702 /7: 0224)عمر،  الحكيم يتدبَّ دَبُّ (، والتَّ

رُ فيهتنظرَ إلى 
ُّ
فَك ر: التَّ دَبُّ ؤُول إليه عاقبتُهُ، والتَّ

َ
ر073 /4: 7374)ابن منظور،  ما ت

َّ
مْرَ أي: نظر فيه وفك

َ
رَ( الأ دَبَّ

َ
مجمع ) (، و)ت

ي الكتاب العزيز402 /7: 7949، اللغة العربية بُوا به في 24)المؤمنون:  َّ ين يم يز ُّٱ :(، وفِّ وطِّ
ُ
موا ما خ لم يتفهَّ

َ
( أي: أ

ه تعالى: 
ُ
فَهُم40)النساء:  َّ بىبن بم بز ُّٱالقرآن، وكذلك قول ر والتَّ

ُّ
فَك ر هو التَّ دَبُّ بروا، فالتَّ رُون فيَعتِّ

َّ
 ( أي: أفلا يَتَفَك

فكير في موض022 /77)الزبيدي، د.ت:  هن في التَّ
 
ر أي: استغراق الذ دَبُّ ٍّ يجعله يغفل عن الأشياء الأخرى، (، والتَّ

وع إلى حد 

ظر في الدلائل ف القلب بالنَّ  (.702 /7: 0224)عمر،  وتصر 

ر في القرآن الكريم في أربع آيات كلها تدعو إلى تدبر إعجاز هذا الكتاب المبين،  دَبُّ إلى  –عز وجل –دعا الله  إذورد التَّ

ر في قوله تعـالى:  دَبُّ (، وفي بقية الآيات تنعى 09ص: سورة ) َّ بز بر ئي ئى ئن ئم ئز ئر ّٰ ِّ ُّٱالتَّ

 بز ُّٱٱ(، وقوله:04)محمد:  َّ لي لى لم كي كى كم كل كا ُّٱالذين لا يتدبرون القرآن، ومن ذلك قوله تعالى: 

 يى ين يم يز ُّٱ(، وقوله: 40)النساء:  َّ ثن ثم ثز ثر تي تى تن تم تز تر بي بىبن بم

 (.24)المؤمنون:  َّ بج ئه ئم ئخ ئح ئج يي

ه( ومشتقاته -7
ُّ

ق
َ

ف
َّ
 لفظ )الت

ه: من المصدر اللغوي )فقه( و)إفقاهٌ(، ويدلُّ على إدراكِّ الش يءِّ والعلم به فَقُّ  /4)ابن فارس، د.ت:  اشتق لفظ التَّ

(، وهو العلم بالش يء والفهم له، يقال: فقه الرجل فقاهة إذا صار فقيها، وفقه أي: فهم فقهًا، وقد غلب الفقه على علم 440

 /73: 7374؛ ابن منظور، 422 /32)الزبيدي، د.ت:  الفقه هو العلم بأحكـام الشريعةالدين لذلك اصطلح العلماء على أن 

 (. وقد وردت مادة فقه في القرآن الكريم في عشرين موضعًا على النحو الآتي: 200



 
 
 

398 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 العدد اللفظ

 مرة 73 يَفْقَهُون 

 مرات 3 يَفْقَهُوهُ 

هُوا يَتَفَقَّ  مرة واحدة لِّ

فْقَه
َ
 مرة واحدة ن

 مرة واحدة يَفْقَهُوا

هُون  فَقَّ
َ
 مرة واحدة ت

 ني نى نم نخ نح نج مي مى مممخ مح مج لي لى لم لخ ُّٱوالفقه وظيفة من وظائف القلب، قال تعالى: 

( إلا أن الكافرين عطلوا 779)الأعراف:  َّ ِّ ُّ َّ ٍّ ٌّىٰ رٰ ذٰ يي يى يميخ يح يج هي هى هم هج

هذه الوظيفية، فجاءت معظم الآيات التي ذكرت الفقه بوصفها وظيفة من وظائف القلب ناعية للكافرين على تعطيلهم 

 لعقولهم عن فقه أوامر الله والإيمان بها والاستجابة لها.

 حم حج جم جح ثم ته تم تخ تح تج به بم بخ بح بج ئه ئم ئخ ئح ئج ُّٱومن ذلك قولـه تعـالى: 

ه خطوة عقلية أبعد مدى من التفكير، إذ هي الحصيلة التي 22)الأنعام:  َّ صم صخ صح سم سخ سح سج خمخج فَقُّ ( فالتَّ

وعلاقته في الكون تجعله متفتح  ،تنتج عن عملية التفكير وتجعل الإنسان أكثر وعيًا لما يحيط به، وأعمق إدراكا لأبعاد وجوده

 (. 94ص  ،7943)خليل، البصرية دومًا 

 لفظ )الاعْتِبَار( ومشتقاته -1

برة الحالة التي يتوصل بها من معرفة المشاهد إلى ما « التجاوز من حال إلى حال»وهو من العَبْر ويعني:  بَار والعِّ والاعْتِّ

 (.302، ص 7470)الراغب الأصفهاني،  ليس مشاهد

بَار بقصص الأقوام السابقين   غج عم عج ُّٱقال الله تعالى:  إذمواقفهم من رسلهم و فقد دعا القرآن الكريم إلى الاعْتِّ

 (.777)يوسف:  َّ فح فج غم

ر في الظواهر الكونية لأخذ العبرة والعظة و 
ُّ
فَك  مخ مح مجلي لى لم لخ ُّٱقال الله تعالى: إذ دعا القرآن الكريم إلى التَّ

 .(44)النور:  َّ نح نج مي مى مم

ر( في القرآن الكريم يتضح أن هذه الألفاظ، على تباين صيغها 
ُّ
فَك من خلال ما سبق عرضه من نظائر ألفاظ )التَّ

بَار بآيات الله الكونية والشرعية.  ودلالاتها، تشترك في غاية واحدة وهي تحريك العَقْل والقلب معًا نحو إدراك الحقائق والاعْتِّ

دان ولإدراك المعاني وربط الأسباب بالمسببات، فـ)العَقْل( يمثل الوظيفة الأساس  ِّ
ر( و)الرؤية( مدخلان حسيان يُمه 

َ
ظ )النَّ

ر( عملية استحضار للمعرفة ومزاوجتها بالعظة
ُّ
ك
َ
ذ ر( فهو انتقال من البصر إلى البصيرة، و)التَّ بَصُّ ر. أما )التَّ دَبُّ ، في للتأمل والتَّ

ه(  فَقُّ ر( عن التعمق في دلالة النصوص ومآلاتها، ويتجاوز )التَّ دَبُّ ر )التَّ حدود المعرفة السطحية إلى فهم الأحكام وإدراك حين يعب 

بَار( الذي هو ثمرة التجربة الإنسانية والتأمل التاريخي والكوني  .عللها، ليكتمل ذلك في )الاعْتِّ



 
 

 
 

399 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

لوعليه 
 
ر، وتنتهي إلى  مراتب متكاملةهذه الألفاظ  تمث دَبُّ ر والتَّ

ُّ
فَك ر والتَّ

َ
ظ تبدأ من الملاحظة الحسية، وتمتد إلى النَّ

الفقه والعبرة، وبذلك تتدرج بالإنسان من مستوى الإدراك الجزئي إلى مستوى الوعي الشامل الذي يُثمر الهداية والإيمان 

 .والعمل الصالح

ر في القرآن الكريما
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 لمطلب الثاني: مراتب الت

 
ً

ر في القرآن الكريم  تنزيلا
ُّ
فَك ة تراتبية؛ بحيث للمقتضيات اللغوية السابقة يمكن تصنيف مراتب التَّ ي  إلى مراحل سُلمِّ

ر 
ُّ
فَك رتأتي أولى مراحل التَّ

َ
ظ

َّ
ر  التبصرة، ثم الرؤيةوهو تقليب البصر والبصرية لإدراك الش يء ورؤيته ثم  بالن

َ
ظ وهو النَّ

ربالقلب، ثم 
ُّ

ك
َ

ذ
َّ
رهو محاولة النفس استرجاع ما زال من معلومات، ثم  الت دَبُّ

َّ
، حتى نصل إلى فيما يكون في عاقبة الأمر الت

ه
ُّ

ق
َ

ف
َّ
لإذ هو الحصيلة التي نتجت عن عملية التفكير، ووسيلة الإنسان بذلك هو  الت

ْ
ر  العَق

ُّ
ك
َ
ذ الذي يتوصل بها إلى العلم والتَّ

ر
ُّ
فَك ه والتَّ فَقُّ  .. إلخ، وبدون العَقْل يكون الإنسان عاجزًا عن إدراك الأمور ويسقط عنه التكليف..والتَّ

 :القرآني يحدد الغاية من كل مرحلة بناءً على الموقف المطلوب ويلاحظ أن السياق

 .أحيانًا يُطلب استخدام العَقْل لإدراك المراد 

 .وأحيانًا يُستدعى البصر والسمع للوصول إلى المراد الإلهي 

 .ن سابقًا ِّ
ر إذا كان الأمر قد بُي 

ُّ
ك
َ
ذ  وأحيانًا يُطلب التَّ

  ه إذا كان فَقُّ  .الأمر يحتاج إلى تعمق وفهم أعمقوأحيانًا يُستدعى التَّ

 
ً

عن أن هذه العمليات في كثير من الآيات مترابطة، إذ جمعت بين أكثر من آيتين في مشهد واحد، وذلك في قوله  فضلا

 ثي ثى ثن ثم ثز ثر تي تى تن تم تز تر بي بىبن بم بز بر ئي ئى ُّٱتعالى: 

 نم نز نر مم ما لي لى لم كي كى كم كلكا قي قى في فى

 به بم بخ بح بج ئه ئم ئخ ئح ئج يي يى ين يميز ير ىٰ نينى نن

ر(.ف ،(73- 72)النحل:  َّ حج جم جح ثم ته تم تخ تحتج
ُّ
ك
َ
ذ ر، والعَقْل، والتَّ

ُّ
فَك  جمعت هذه الآيات بين )التَّ

( فقد جمعت هذه 09)سورة ص:  َّ بز بر ئي ئى ئن ئم ئز ئر ّٰ ِّ ُّٱأما في قوله تعالى: 

ر(. 
ُّ
ك
َ
ذ ر والتَّ دَبُّ ر وهي )التَّ

ُّ
فَك  الآية بين عمليتين من عمليات التَّ

ر في موضوع واحد ومن ذلك قوله تعالى: و 
ُّ
فَك  كل كا قي قى في فى ثي ثى ُّٱقد تتعدد ألفاظ التَّ

 َّ ئم ئخ ئح ئج يي يى ين يم يز يرىٰ ني نى نن نم نز نر مم ما لي لىلم كي كى كم

 ئم ئز ئر ّٰ ِّ ُّٱ(، وقوله تعالى: 04)محمد:  َّ لي لى لم كي كى كم كل كا ُّٱ( وقوله: 27)الكهف: 
كتاب الله )القرآن الكريم( تعددت العمليات العقلية ( فنجد أن في موضوع 47)الإسراء:  َّ بم بز بر ئي ئى ئن

ر(.
ُّ
ك
َ
ذ ر والتَّ دَبُّ ه والتَّ فَقُّ  للتفكر بين )التَّ

 ني نى نن نم ُّٱومن ذلك دعوة القرآن الكريم للتفكر في خلق السماوات والأرض فقد قال تعالى: 
ي797)آل عمران:  َّ يى ين يم يز ير ىٰ  فِّ

ْ
رُوا

ُ
مْ يَنظ

َ
وَل
َ
قَ  ( وفي آية أخرى قال: ﴿أ

َ
ل
َ
رْضِّ وَمَا خ

َ
مَاوَاتِّ وَالأ وتِّ السَّ

ُ
ك
َ
مَل



 
 
 

400 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

يْءٍّ 
َ

ن ش   مِّ
ُ  تن تمتز تر بي بى بن بم بز بر ئي ئى ئن ئم ئز ئر ُّٱ: ال تعالى( وق742..﴾ )الأعراف: .اللَّ 

(، فقد تعددت ألفاظ الدعوة للتفكر في 3)يونس:  َّ لم كي كى كمكل كا قي قى فيفى ثي ثى ثن ثم ثز ثر تيتى

ر،  بين خلق السماوات والأرض
ُّ
فَك ر، و )التَّ

َ
ظ ر(.و النَّ

ُّ
ك
َ
ذ  التَّ

ر وفق السياق الكلامي والدلالات اللغوية قبل المبنى 
ُّ
فَك خلاصة القول: يتضح أن القرآن الكريم يستعمل ألفاظ التَّ

 :اللفظي

 ر: إعمال الفكر نفسه
ُّ
فَك  .التَّ

 العَقْل: إدراك ما يُدرك بالعقول السليمة. 

  العلم: مجرد المعرفة بالأمور. 

 ر: ا دَبُّ  .لتفكير في العواقب والنتائجالتَّ

 الفقه: الفهم العميق واستنباط العبر. 

 السمع والبصر: استحضار الأمور المشاهدة أو المسموعة. 

  ر: استدعاء ما حفظه العقل من العبر والدروس
ُّ
ك
َ
ذ  (.42، ص 0222)المجالي، التَّ

 :النتائج

ر»تقصتْ هذه الدراسة لفظة 
ُّ
فَك ومشتقاتها، والنظائر اللفظية لها الواردة في القرآن الكريم، وتتبعتْ دلالاتها  «التَّ

بيان ما انطوت عليه من دلالات أسلوبية إمتاعية وإقناعية. وبعد هذه الجولة يمكن و السياقية للكشف عن معناها اللغوي، 

 :استخلاص النتائج الآتية

ر»تدل لفظة  -7
ُّ
فَك ر، والتذكرة والموعظة.في اللغة على إعمال « التَّ

َ
ظ ر، والتأمل، وطول النَّ دَبُّ  العقل، والتَّ

ر»وردت لفظة  - 0
ُّ
فَك ومشتقاتها في القرآن الكريم بالمعنى اللغوي ذاته، غير أن السياق القرآني أضفى عليها دلالات « التَّ

 :أوسع، تمثلت في

 ر في حال النفس
ُّ
فَك  .التَّ

 ر في الآيات الكونية
ُّ
فَك  .التَّ

  َّر في آيات الوحي والتنزيلالت
ُّ
 .فَك

 ر في السنن الاجتماعية
ُّ
فَك  .التَّ

ر، فجاءت بصيغ متعددة مثل: الأمر المباشر وغير المباشر،  -3
ُّ
فَك  على التَّ

 
تنوعت الأساليب البلاغية القرآنية في الحث

 
ً

 .العن ضرب الأمث والاستفهام، والقَسَم بالمخلوقات، وذم  الذين يعطلون عقولهم، فضلا

ر»من أبرز النظائر اللفظية لـ  -4
ُّ
فَك ر»و، «العَقْل»في القرآن الكريم: « التَّ

َ
ظ ر»و، «الرؤية»و، «النَّ بَصُّ ر»و، «التَّ

ُّ
ك
َ
ذ ، «التَّ

ر»و دَبُّ ه»و، «التَّ فَقُّ بَار»، و«التَّ  .«الاعْتِّ

هاتظهر فروق دلالية دقيقة بين هذه الألفاظ، يمكن  -2 ر، ثم الرؤية، بمثابة مراتب للتفكر ف عد 
َ
ظ ي القرآن الكريم؛ تبدأ بالنَّ

ه، ويظل  فَقُّ ر، ثم التَّ دَبُّ ر، ثم التَّ
ُّ
ك
َ
ذ ر، ثم التَّ بَصُّ ل»ثم التَّ عَقُّ  .جامعًا ووسيلة لإدراك تلك المراتب« التَّ



 
 

 
 

401 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

ر»يتحدد المعنى السياقي لكل لفظة على النحو الآتي: فإذا جاء  -2
ُّ

ك
َ

ف
َّ
ل»الفكر العميق، أما لدلالة على إعمال لكان « الت

ُّ
عَق

َّ
« الت

ر»فيتصل غالبًا بالأحكام الشرعية، و دَبُّ
َّ
ه»يركز على عواقب الأمور ومآلاتها، و« الت

ُّ
ق

َ
ف

َّ
على الاستنباط والفهم، « الت

ر»على تلقي أخبار السابقين، و« السمع»و بَصُّ ر»على إدراك المحسوسات، و« التَّ
ُّ

ك
َ

ذ
َّ
بَر الما« الت  .ضيةعلى استحضار العِّ

ر»وبذلك يتضح أن القرآن الكريم قد منح لفظة 
ُّ
فَك ومشتقاتها، ومعها الألفاظ النظيرة، أبعادًا دلالية متكاملة، « التَّ

ر وسيلة لفهم النفس والكون والوحي، ولتحقيق الهداية 
ُّ
فَك ا في تحريك العقل والوجدان معًا، ليبقى التَّ ترسم منهجًا ربانيا

 .والرشد

 المراجع

 والدار الشامية. ،(، دار القلم7، تحقيق؛ صفوان عدنان الداودي) المفردات في غريب القرآن(. 7470. )االأصفهاني، الراغب 

-7(، 7). مجلة جامعة الحسين بن طلال، ألفاظ الحرية في القرآن الكريم، دراسة دلالية(. 0203) . الحمايدة، ز.البديرات، ب

44. 

 دار الفكر.، تفسير البيضاوي : أنوار التنزيل وأسرار التأويل . )د.ت(.البيضاوي، ع

 . مكتبة لبنان.التعريفات(. 7942الجرجاني، ع. )

 مكتبة العلوم والحكم. .(2.)ط أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير(. 0223) .الجزائري، ج

 طباعة والنشر.دار الفكر لل، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن(. 7992الجكني، م. )

 دار السلام. .(2.)ط الأساس في التفسير(. 7404) .حوى، س

 النصر الحديثة.، البحر المحيط . )د.ت(.أبو حيان الأندلس ي، م

 دار الفكر. روح البيان.حقي، إ. )د.ت(. 

 (. مؤسسة الرسالة.7.)ط مدخل إلى موقف القرآن من العلم(. 7943خليل، ع. )

جامعة  ،كلية الدراسات العليا[، رسالة ماجستير غير منشورة] التفكير وتنميته في ضوء القرآن الكريم (.0229خنايشة، ع. )

 فلسطين. ،نابلس، النجاح الوطنية

 دار الكتب العلمية.  .(7.)ط التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب(. 7407الرازي، م. )

 .(، دار المعارف3.ط؛ تحقيق، محمد زغلول سلامو محمد خلف الله، ) النكت في إعجاز القرآن(. 7972الرماني، ع. )

 دار الهداية. .تاج العروس من جواهر القاموس )د.ت(. الزبيدي، م.

 دار الحديث. .(7ط؛ تحقيق ،عبد الجليل عبده شلبي) معاني القرآن وإعرابه(. 7994الزجاج، إ. )

 دار الكتب العلمية. ، تحقيق، السلام محمد هارونعبد ) معجم مقاييس اللغة ، ا. )د.ت(.بن فارسا

أبو الفضل عبد المحسن بن إبراهيم و  ،أبو معاذ طارق بن عوض الله بن محمد) المعجم الأوسط(. 7992الطبراني. )

 دار الحرمين. تقحيق(. الحسيني،

توسط من وجهة نظر معلمي (. مستوى مهارات التفكير العلمي لدى طلاب الصف الثاني الم0204آل طلحان س. م. س. )

 https://doi.org/10.35696/arts.v12i3.2095. 777–732 ،(3)70 ،مجلة الآدابالعلوم. 

 عالم الكتب. .(7.)ط معجم اللغة العربية المعاصرة(. 0224م. ) .عمر، أ

ة في ضوء مناهج اللسانيات(. 0222. )، هوعكرمة .س ،عوض . مجلة جامعة تشـرين للدراسات والبحوث الوظيفة الدلالي 

 .742-723، (7)04العلمية. سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية. 

https://doi.org/10.35696/arts.v12i3.2095


 
 
 

402 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

ال  د. عبد الله بن محمود فجَّ

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

في اليمن  (. اكتساب مهارات التفكير الناقد* وعلاقتها بمهارة اتخاذ القرار لدى خريجي المعهد الأمريكي يالي0202فارع أ. ع. أ. )

 https://doi.org/10.35696/.v1i17.690. 22–7 ،(77)7 ،مجلة الآداب)دراسة حالة(. 

 دار المعارف.، تحقيق(. عبد العظيم الشناوي ) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير )د.ت(. الفيومي، أ.

 .(0.ط، تحقيق؛ عدنان الدرويش ومحمد المصري ) لكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغويةا(. 7994الكفوي، أ. )

 مؤسسة الرسالة.

ر كما جاء في القرآن الكريم0222المجالي، م. )
ُّ
فَك  ،مجلة جامعة الإمارات العربية المتحدةدراسة موضوعية.  -(. مصطلح التَّ

(03 ،)07-94. 

 دار المعارف. .(0.)ط المعجم الوسيط(. 7393مجمع اللغة العربية المصري. )

 مجمع اللغة العربية. .المعجم الوجيز(. 7949مجمع اللغة العربية. )

 دار ديبونو للطباعة والنشر. .(7.)ط علم التفكير(. 0222معمار، ص. )

 .دار العاصمة(. 7. تحقيق؛ ط.أحمد مجتبى) البيضاوي الفتح السماوي بتخريج أحاديث القاض ي (. 7429المناوي، م. )

.  دار صادر. لسان العرب(.7374ابن منظور، م. )

 .مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف .(0.)ط التفسير الميسر(. 0229نخبة من أساتذة التفسير. )

 .دار الكلم الطيب(. 7) (، تحقيقعلي بديوي )يوسف  مدارك التنزيل وحقائق التأويل )تفسير النسفي( (.7994. )النسفي، ع

)عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، وأحمد محمد  الوسيط في تفسير القرآن المجيد(. 7994الواحدي، ع. )

 (. دار الكتب العلمية.7ط. صيرة، وأحمد عبد الغني الجمل، وعبد الرحمن عويس، تحقيق؛
References 

Al-Rāghib al-Aṣfahānī, A. (1412 AH). Al-mufradāt fī gharīb al-Qurʾān [Vocabulary of the Qur’an] (Ṣ. A. al-Dāwdī, Ed.; 1st ed.). Dār 

al-Qalam; al-Dār al-Shāmiyyah. 

Al-Budayrāt, B., & al-Ḥamāyidah, Z. (2023). The semantics of freedom terminology in the Holy Qur’an. Hussein Bin Talal 

University Journal, 1, 1–44. 

Al-Bayḍāwī, ʿA. (n.d.). Anwār al-tanzīl wa-asrār al-taʾwīl [The Lights of Revelation and the Secrets of Interpretation]. Dār al-Fikr. 

Al-Jurjānī, ʿA. (1985). Al-taʿrīfāt [Definitions]. Maktabat Lubnān. 

Al-Jazāʾirī, J. (2003). Aysar al-tafāsīr li-kalām al-ʿalī al-kabīr [The Easiest Exegesis of the Noble Speech] (5th ed.). Maktabat al-ʿUlūm 

wa-al-Ḥikam. 

Al-Jiknī, M. (1995). Aḍwāʾ al-bayān fī īḍāḥ al-Qurʾān bi-al-Qurʾān [Lights of Elucidation]. Dār al-Fikr. 

Ḥawwā, S. (1424 AH). Al-asās fī al-tafsīr [The Foundation of Exegesis] (6th ed.). Dār al-Salām. 

Abū Ḥayyān al-Andalusī, M. (n.d.). Al-baḥr al-muḥīṭ [The Comprehensive Ocean]. al-Naṣr al-Ḥadīthah. 

Ḥaqqī, I. (n.d.). Rūḥ al-bayān [The Spirit of Interpretation]. Dār al-Fikr. 

Khalīl, ʿA. (1983). An introduction to the Qur’anic perspective on science [Madkhal ilā mawqif al-Qurʾān min al-ʿilm] (1st ed.). 

Muʾassasat al-Risālah. 

Khanāyshah, ʿA. (2009). Thinking and its development in the light of the Qur’an [Master’s thesis, An-Najah National University]. 

Al-Rāzī, M. (1421 AH). Al-tafsīr al-kabīr aw mafātīḥ al-ghayb [The Grand Exegesis] (1st ed.). Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Rummānī, ʿA. (1976). Al-nukat fī iʿjāz al-Qurʾān [Remarks on the Inimitability of the Qur’an] (M. Khalaf Allāh & M. Z. Sallām, 

Eds.; 3rd ed.). Dār al-Maʿārif. 

Al-Zabīdī, M. (n.d.). Tāj al-ʿarūs min jawāhir al-qāmūs [The Crown of the Bride]. Dār al-Hidāyah. 

https://doi.org/10.35696/.v1i17.690


 
 

 
 

403 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

رِ 
ُّ

ك
َ

ف
َّ
 على الت

ُ
ة

َّ
ال  الدَّ

ُ
اظ

َ
لف

َ
 ي فالأ

ٌ
ة  سِيَاقِيَّ

ٌ
رِيمِ: دِرَاسَة

َ
رْآنِ الك

ُ
 الق

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

Al-Zajjāj, I. (1994). Maʿānī al-Qurʾān wa-iʿrābuhu [Meanings and Parsing of the Qur’an] (ʿA. J. Shalabī, Ed.; 1st ed.). Dār al-Ḥadīth. 

Ibn Fāris, A. (n.d.). Maʿjam maqāyīs al-lughah [Dictionary of Language Measures] (ʿA. S. Hārūn, Ed.). Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Ṭabarānī. (1995). Al-muʿjam al-awsaṭ [The Middle Lexicon] (T. ʿA. ʿA. Allāh & ʿA. I. al-Ḥusaynī, Eds.). Dār al-Ḥaramayn. 

Aal Talhan, S. M. S. (2024). Level of Scientific Thinking Skills Among Second Intermediate Grade Students from the Perspective of 

Science Teachers. Journal of Arts, 12(3), 135–171. https://doi.org/10.35696/arts.v12i3.2095 

ʿUmar, A. M. (2008). Al-muʿjam al-ʿArabī al-muʿāṣir [Modern Arabic Dictionary] (1st ed.). ʿĀlam al-Kutub. 

ʿAwaḍ, S., & ʿIkrimah, H. (2006). Semantic function in light of linguistic methodologies. Tishreen University Journal for Studies and 

Scientific Research, 28(1), 163–185. 

Farae, A. A. A. . (2020). Acquiring critical* thinking skills and their relationship to decision-making skill among graduates of the 

American Institute (YALI) in Yemen: A case study. Journal of Arts, 1(17), 7–56. https://doi.org/10.35696/.v1i17.690 

Al-Fayyūmī, A. (n.d.). Al-miṣbāḥ al-munīr fī gharīb al-sharḥ al-kabīr [The Illuminating Lamp] (ʿA. al-Shannāwī, Ed.). Dār al-Maʿārif. 

Al-Kafawī, A. (1998). Al-kulliyyāt: A dictionary of linguistic terms and distinctions [Al-kulliyyāt] (ʿA. al-Darwīsh & M. al-Miṣrī, Eds.; 

2nd ed.). Muʾassasat al-Risālah. 

Al-Majālī, M. (2005). The concept of contemplation in the Qur’an: An objective study. UAE University Journal, 23, 21–94. 

Academy of the Arabic Language (Egypt). (1393 AH). Al-muʿjam al-wasīṭ [The Intermediate Dictionary] (2nd ed.). Dār al-Maʿārif. 

Academy of the Arabic Language. (1989). Al-muʿjam al-wajīz [The Concise Dictionary]. 

Miʿmār, Ṣ. (2006). The science of thinking [ʿIlm al-tafakkur] (1st ed.). Dār Dībūnū. 

Al-Manāwī, M. (1409 AH). Al-fatḥ al-samāwī bi-takhrīj aḥādīth al-Bayḍāwī (A. Mujtabā, Ed.; 1st ed.). Dār al-ʿĀṣimah. 

Ibn Manẓūr, M. (1374 AH). Lisān al-ʿArab [The Tongue of the Arabs]. Dār Ṣādir. 

A group of Qur’anic scholars. (2009). Al-tafsīr al-muyassar [The Facilitated Tafsīr] (2nd ed.). King Fahd Complex for Printing the 

Holy Qur’an. 

Al-Nasafī, ʿA. (1998). Madārik al-tanzīl wa-ḥaqāʾiq al-taʾwīl [Exegesis of al-Nasafī] (Y. ʿA. Badiwī, Ed.; 1st ed.). Dār al-Kalim al-

Ṭayyib. 

Al-Wāḥidī, ʿA. (1994). Al-wasīṭ fī tafsīr al-Qurʾān al-majīd [The Middle Exegesis] (ʿA. ʿA. ʿAbd al-Mawjūd et al., Eds.; 1st ed.). Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

 

   

 

https://doi.org/10.35696/arts.v12i3.2095
https://doi.org/10.35696/.v1i17.690

