
 
 
 

214 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 

Causal and Necessitative Argumentation in the Quran: A Rhetorical Study of Constructing 

Psychological Balance 

Dr. Mohsena Abdullah Habib Al-Harthi* 

mharthey@ub.edu.sa  

Abstract: 

This study investigates two key argumentative relations in Quranic discourse—causal and 

necessitative argumentation—through a rhetorical–pragmatic lens that highlights their role in fostering 

psychological balance in the recipient. Adopting a pragmatic argumentative approach, the research tracks the 

mechanisms of linkage and patterns of semantic transition within these relations, and offers applied examples 

that demonstrate the systematic organization of argumentative structures in selected verses. It further 

explores how examining these relations can enrich our understanding of concepts connected to psychological 

equilibrium, and underscores the methodological value that a rhetorical–pragmatic perspective adds to the 

analysis of Quranic discourse. The study is structured into an introduction, a preface, two main sections, and a 

conclusion: the preface discusses argumentation in the Quran and its potential for building inner balance, 

while the first section analyzes causal argumentation and the second addresses necessitative argumentation. 

The findings reveal that these two relations do not merely perform abstract linguistic functions, but act as 

rhetorical mechanisms that guide inferential pathways in the text and shape the recipient’s cognition and 

emotion, thereby enhancing the Quran’s capacity to harmonize intellectual and affective needs. 

Keywords: Quranic Argumentation, Rhetorical Argumentation, Causal Relation, Necessitative 

Relation, Psychological Balance. 

                                                           
* Assistant Professor of Rhetoric and Criticism, Department of Arabic Language and Literature, College of Arts and 

Letters, University of Bisha, Kingdom of Saudi Arabia. 

Cite this article as: Al-Harthi, M. A. H. (2025). Causal and Necessitative Argumentation in the Quran: A Rhetorical Study 

of Constructing Psychological Balance, Arts for Linguistic & Literary Studies, 7(4): 214 -238  

https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2938  

© This material is published under the license of Attribution 4.0 International (CC BY 4.0), which allows the user to copy and redistribute the 

material in any medium or format. It also allows adapting, transforming or adding to the material for any purpose, even commercially, as long as 

such modifications are highlighted and the material is credited to its author.  
 

Received: 14 -06 -2025 
Accepted: 16- 09-2025 

OPEN ACCESS 

mailto:mharthey@ub.edu.sa
https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2938


 
 

 
 

215 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

 

 

 

  

 النفسيالحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكريم: دراسة بلاغية في بناء التوازن 

 *الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

mharthey@ub.edu.sa 

 

 الملخص:

دراسة يهدف هذا البحث إلى دراسة العلاقتين الحجاجيتين: السببية والاقتضائية في الخطاب القرآني، من خلال 

برز إمكانات هذا الخطاب في بناء التوازن 
ُ
حجاجي التداولي، كما يهدف إلى النفس ي لدى المتلقي، بالاعتماد على المنهج ال بلاغية ت

تقديم نماذج تطبيقية توضّح انتظام البنية فضلا عن  تتبّع آليات الربط وأنماط الانتقال بين المعاني داخل هاتين العلاقتين.

 بالتوازن  تتصل مفاهيم لفهم العلاقات هذه تحليل يوفرها قد التي الإمكانات بعض واستكشاف الحجاجية في الآيات القرآنية.

 طبيعة واقتضت .القرآني الخطاب تحليل إلى التداولية–البلاغية الدراسة تضيفها التي المنهجية القيمة وإبراز .النفس ي

 التوازن  بناء وإمكانات القرآني الخطاب في بالحجاج ومبحثين ونتائج، اهتم التمهيد وتمهيد مقدمة إلى ينقسم أن الموضوع

وقد أظهر  .الاقتضائية الحجاجية بالعلاقة الثاني واهتم المبحث .السببية الحجاجية بالعلاقة الأول  النفس ي، واهتم المبحث

م مسار الاستدلال داخل 
ّ
نظ

ُ
التحليل أن هاتين العلاقتين لا تؤدّيان وظائف لغوية مجرّدة، بل تعملان بوصفهما آليات بلاغية ت

ران في 
ّ
سق يوازن بين حاجاته المعرفية النص، وتؤث

ّ
إدراك المتلقي وانفعاله، بما يعمّق أثر الخطاب القرآني في بناء فهمٍ مت

 والوجدانية.

 التوازن النفس ي.، العلاقة الاقتضائية، العلاقة السببية، بلاغة الحجاج، الحجاج القرآني الكلمات المفتاحية:

 

  

                                                           
 .السعودية العربية المملكة بيشة، جامعة والفنون، الآداب كلية وآدابها، العربية اللغة قسم المساعد، والنقد البلاغة أستاذ *

، الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكريم: دراسة بلاغية في بناء التوازن النفس ي(. 0202) ح. ع. .م، الحارثي: للاقتباس

  https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2938  830 -014: (4)7، اب للدراسات اللغوية والأدبيةالآد

شر هذا البحث وفقًا لشروط الرخصة ) ©
ُ
بأي شكل من الأشكال، كما تسمح بنسخ البحث وتوزيعه ونقله ، التي تسمح Attribution 4.0 International (CC BY 4.0ن

جريت عليه.إبتكييف البحث أو تحويله أو الإضافة 
ُ
 ليه لأي غرض كان، بما في ذلك الأغراض التجارية، شريطة نسبة العمل إلى صاحبه مع بيان أي تعديلات أ

 

 م14/06/2025 :الاستلامتاريخ 

 م16/09/2025تاريخ القبول: 

OPEN ACCESS 

mailto:mharthey@ub.edu.sa
mailto:mharthey@ub.edu.sa
https://doi.org/10.53286/arts.v7i4.2938


 
 
 

216 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 :المقدمة

لي الذي يخاطب وعي الإنسان، ويعيد تشكيل تصوّراته عبر بناء لغوي وبياني يمتاز الخطاب القرآني بطابعه العق

محكم يقوم على تنظيم العلاقات الدلالية في نسق يستثير النظر والتأمل، ولا يقتصر هذا الخطاب على الوعظ أو الإرشاد، 

 اصد القرآنية. بل يستثمر آليات حجاجية تتدرّج في عرض المعاني وتوجيه المتلقي نحو فهم أعمق للمق

عَدّ العلاقات الحجاجية من أهم المسالك التي يكشف تحليلها عن انتظام القول القرآني، ولا سيما العلاقة السببية 
ُ
وت

نتيجته، أو من الوالعلاقة الاقتضائية؛ إذ تقدّمان نموذجين واضحين للربط بين المعاني، سواء عبر الانتقال من السبب إلى 

دلالي. ويتيح تحليل هاتين العلاقتين استجلاء طبيعة بناء الحجاج في القرآن الكريم، وما قد يفتحه هذا المعنى إلى لازمه ال

 التحليل من إمكانات لفهم طرائق تنظيم المعنى، وصلتها ببعض المفاهيم المتصلة بالتوازن الداخلي لدى المتلقي.

لاقتضائية، لما يظهر فيهما من حضور عقلي يسمح وقد اقتصر البحث على دراسة العلاقتين الحجاجيتين السببية وا

بإجراء تحليل بلاغي منضبط، ولأنه يمكن من خلالهما تتبّع طرائق الانتقال الدلالي في النص القرآني بصورة مباشرة مقارنة 

د على علاقات ببعض العلاقات الأخرى التي يغلب عليها الطابع الوجداني أو الاستعاري. ويسهم هذا الاقتصار في تركيز الجه

 ذات بنية عقلية تتوافق مع أسئلة البحث وإطاره المنهجي.

ا من هذا التوجه، جاء البحث بعنوان: "
ً
الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكريم: دراسة بلاغية في وانطلاق

بره المعاني، والبحث فيما "، بهدف تحليل حضور هاتين العلاقتين، وتتبع النسق الحجاجي الذي تنتظم عبناء التوازن النفس ي

يمكن أن يتيحه هذا التحليل من فهم أعمق لبنية الخطاب القرآني، وما قد يكشف عنه من علاقات يمكن تأملها في إطار 

 بعض المفاهيم ذات الصلة بالتوازن النفس ي.

 وتقوم إشكالية الدراسة على السؤال الرئيس الآتي:

ى العلاقتان الحجاجيتان السببي
ّ
وما الإمكانات التي قد يوفرها  ؟ة والاقتضائية في الخطاب القرآنيكيف تتجل

ما لفهم انتظام الحجاج وصلته ببعض مفاهيم التوازن النفس ي لدى المتلقي، من خلال مخاطبة عقله وإعادة تشكيل هتحليل

 تصوّراته؟ 

 ويندرج تحت هذا السؤال عدد من التساؤلات الفرعية:

ل العلاقة السبب .1
ّ
 ية والاقتضائية في سياقات الآيات؟ما طبيعة تشك

م الانتقال الدلالي داخل هاتين العلاقتين؟ .0
َّ
 كيف يُنظ

 النفس ي؟ التوازن  جوانب ببعض يرتبط قد بما الفهم توجيه في الحجاجية العلاقات انتظام يسهم كيف .8

 :وتعود دوافع اختيار هذا الموضوع إلى عدة أسباب، من أبرزها

 اللسانيات التداولية في تحليل العلاقات الحجاجية القرآنية.الإفادة من مناهج البلاغة و  .1

زة للعلاقتين اللتين تمتلكان بُعدًا عقليًا واضحًا في الخطاب. .0
ّ
 الحاجة إلى دراسة مرك

 قلة الدراسات التي تجمع بين الحجاج وبعض المفاهيم المرتبطة بالتوازن النفس ي ضمن إطار واحد. .8

 لمعنى في الخطاب القرآني من خلال تحليل علاقات حجاجية عقلية.إمكانية الكشف عن طرائق تنظيم ا .4

 :ويسعى البحث إلى تحقيق الأهداف الآتية

 تحليل العلاقة السببية والاقتضائية وفق منظور بلاغي حجاجي. .1

 تتبّع آليات الربط وأنماط الانتقال بين المعاني داخل هاتين العلاقتين. .0



 
 

 
 

217 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

 لبنية الحجاجية في الآيات القرآنية.تقديم نماذج تطبيقية توضّح انتظام ا .8

 استكشاف بعض الإمكانات التي قد يوفرها تحليل هذه العلاقات لفهم مفاهيم تتصل بالتوازن النفس ي. .4

 التداولية إلى تحليل الخطاب القرآني.–البلاغية دراسةإبراز القيمة المنهجية التي تضيفها ال .2

اسات القرآنية جهودًا تناولت مفهوم الحجاج وأنماطه، ومن وفيما يتعلق بالدراسات السابقة، فقد شهدت الدر 

م(، التي 0218/0214أبرزها رسالة دكتوراه بعنوان: "العلاقات الحجاجية في القرآن الكريم" لمحمد عرابي )جامعة وهران، 

نب نفسية في اشتملت على عرض عام لأنواع العلاقات الحجاجية وتطبيقات محدودة لها. كما تناولت بعض الدراسات جوا

سياقات وعظية، غير أنّ ما أمكن الاطلاع عليه لا يشير إلى دراسة تجمع بين تحليل العلاقة السببية والاقتضائية وربطها 

 ببعض مفاهيم التوازن النفس ي في إطار بلاغي واحد، وهو ما يعزز قيمة هذه الدراسة واتجاهها.

من خلال تتبّع الآيات التي يظهر فيها حضور إحدى العلاقتين، ، وذلك الحجاجي التداوليويعتمد البحث على المنهج 

وتحليل البنية اللغوية والدلالية التي تنتظم فيها، وبيان ما يمكن أن يتيحه هذا التحليل من فهم لانتظام الحجاج، وما قد 

 في التحليلي الوصفي المنهج من البحث يستفيد كما يساعد عليه من مقاربات بحثية للتأمل في بعض مفاهيم التوازن النفس ي.

 والدلالية. اللغوية خصائصها وبيان المختارة، النصوص في ترد كما الحجاجية العلاقات رصد

 واقتضت طبيعة الموضوع أن تنقسم الدراسة إلى مقدمة وتمهيد ومبحثين، على النحو التالي:

  لدراسات السابقة والمنهج والخطة.وا وأهدافه،المقدمة: وفيها أهمية الموضوع وأسباب اختياره وإشكاليته 

 التمهيد: الحجاج في الخطاب القرآني وإمكانات بناء التوازن النفس ي 

 .المبحث الأول: العلاقة الحجاجية السببية 

 .المبحث الثاني: العلاقة الحجاجية الاقتضائية 

 .الخاتمة: تتضمن أبرز النتائج، يليها ثبت المصادر والمراجع 

 لخطاب القرآني وإمكانات بناء التوازن النفس يلتمهيد: الحجاج في اا

سع حضورها في التراث العربي الإسلامي؛ إذ استُعمل في النحو والبلاغة والفلسفة 
ّ
ل الحِجاج أحد المفاهيم التي ات

ّ
يمث

ف فيها. وليس الحِجاج وافدًا على الثقاف ِ
ّ
ة اللغوية العربية، والفقه والمنطق، وتنوّعت دلالاته تبعًا للسياقات العلمية التي وُظ

بل تمتد جذوره في البلاغة والأصول والجدل، وقد أشار عبد القاهر الجرجاني إلى أنّ البيان البلاغي لا يُراد لزينة لغوية، بل 

عين المتلقي على إدراك المعنى )الجرجاني، د.ت، ص
ُ
 (.02لإقامة دلالة أوضح ت

المعاصرة مفهوم الحجاج بمنظور تداولي يبرز آليات التأثير وبناء وفي امتداد هذا الأساس التراثي، تناولت اللسانيات 

الاستدلال في الخطاب، وعدّته "الآلية الأبرز التي يستعمل المتكلم اللغة فيها، وتتجسد عبرها استراتيجية الإقناع" )الشهري، 

 لحجاج:(. وقد أدّى هذا الاتساع الاصطلاحي إلى ظهور اتجاهين رئيسين في دراسة ا422، ص0224

بنى على  -وهو اتجاه بيرلمان وتيتيكا-فـالاتجاه الأول 
ُ
ينظر إلى الحجاج بوصفه عملية تواصلية بين المتكلم والمتلقي ت

إدارة الاستدلال وتنظيم عناصر القول بما يناسب المقام. ويعرّفان الحجاج بأنه "درسُ تقنيات الخطاب التي من شأنها أن 

 (. 18، ص0211ما يُعرض عليها من أطروحات، أو أن تزيد في درجة ذلك التسليم" )صولة، تؤدي بالأذهان إلى التسليم ب

عنى بكيفية بناء الحجة وترتيب عناصرها دون الانشغال بطبيعة 
ُ
ويكشف هذا المنظور عن طبيعة دينامية للخطاب، ت

أثيرية، وشروط بنائها ونموها، وتعتبرها تدرس التقنيات الخطابية في علاقتها بوظيفتها الحجاجية التإذ "الحجج في ذاتها، 

 موجهة للدفاع عن أطروحات أو دحضها، وتبحث شروطها وآثارها دون الاهتمام بطبيعتها. إنها في نظره حجج وعناصر 
ً
حججا



 
 
 

218 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

(. وتغدو الغاية من الحجاج 44، ص0222إثبات، موجهة للإفحام أو الإقناع، بغض النظر عن الشكل الذي تتخذه" )طروس، 

"أن يجعل العقول تذعن لما يطرح عليها أو يزيد في درجة ذلك الإذعان. فأنجع الحجاج ما وُفِقّ في جعل  -هذا التصور  وفق-

ة الإذعان تقوى درجتها لدى السامعين بشكل يبعثهم على العمل المطلوب )إنجازه أو الإمساك عنه(، أو هو ما وفق على  حِدَّ

 (.18، ص0211عمل في اللحظة المناسبة" )صولة، الأقل في جعل السامعين مهيئين لذلك ال

فيرى أنّ الحجاج كامِن في اللغة ذاتها، وأنّ المفردات والتراكيب تحمل  -عند ديكرو وأنسكومبر-أمّا الاتجاه الثاني 

هة ا محايدًا، بل هي بنية موجِّ
ً
"تحمل بصفة  بطبيعتها توجيهًا حجاجيًا يهّيئ ذهن المتلقي لمسارات معينة. فاللغة ليست وسيط

بنى على المقولة: "إننا نتكلم عامة بقصد التأثير" )العزاوي، 1/22: 0212ذاتية وجوهرية وظيفة حجاجية" )العزاوي، 
ُ
(، وت

(. ويُبرز هذا التصور قيمة التوجيه في الخطاب لديهما، حتى "حصرا دلالات الملفوظ في التوجيه الناتج عنه" 1/22: 0212

 (.18، ص0211)صولة، 

ضح من خلال هذين الاتجاهين أن الحجاج مفهوم يتجاوز حدود التخصصات، ويتداخل مع طبيعة التواصل ويتّ 

 (. 10، ص0222الإنساني؛ إذ يأتي "كشكل من أشكال التواصل والتخاطب والحوار" )عشير، 

ل إحدى أهم الآليات التي يُبنالبلاغية الدراسةالبحث يعتمد على وبما أنّ 
ّ
ى بها الحجاج؛ لِما للأساليب ، فإن البلاغة تمث

والصور البيانية من قدرة على مخاطبة العقل واستمالة الوجدان معًا، وتنظيم بناء القول بما يوافق سياق الخطاب، إذ 

"يعتمد الخطاب في الحجاج على تقنيات مخصوصة لا تختص بمجال من المجالات دون غيره، فهي مطاوعة حسب استعمال 

(. وقد 472، ص0224ر حججه وطريقة بنائها بما يتناسب مع السياق الذي يحف بخطابه" )الشهري، المرسل لها، إذ يختا

شير إلى أن "الأساليب البلاغية قد يتم عزلها عن سياقها البلاغي ل
ُ
تؤدي وظيفة إقناعية لؤدي وظيفة لا جمالية، بل تأ

صية التحول لأداء أغراض تواصلية ولإنجاز مقاصد استدلالية، من هنا يتبين أن معظم الأساليب البلاغية تتوفر على خا

 (.22، ص0223حجاجية" )الحباشة، 

وفي ضوء هذا الإطار النظري، تكشف القراءة اللغوية للخطاب القرآني عن انتظام دقيق في العلاقات الدلالية التي 

علي من شأن الكلمة تربط بين وحداته، وتنظيم محكم في طريقة بناء المعنى وتوجيه المتلقي. فقد نزل الق
ُ
رآن في بيئة شفهيّة ت

ب مباشر زمن التنزيل، ومتلقٍّ مستمر 20، ص0212وأثرها )الشبعان، 
َ
(، ونسج خطابًا قادرًا على التعامل مع جمهورين: مخاط

ا بطابعه الإقناعي، قائمًا على الجمع بين العقل 
ً
عبر الزمن. وبرغم اختلاف السياقات، بقي الخطاب القرآني محتفظ

ا على عموم دلالته ورحابة مقاصده.
ً
 والوجدان، ومحافظ

وتشير الدراسات إلى أنّ الخطاب القرآني قدّم نسقًا في ترتيب القول وتنظيم العلاقات الدلالية بما يتلاءم مع مقاصده 

ا ومع الخلفيات الثقافية السائدة؛ إذ " بدأ الخطاب القرآني يسري في البيئة العربية سريان تحويل وتبديل
ً
؛ فبعد أن كان طارئ

، اعتقادًا ونظرًا إلى العالم" )الشبعان، 
ً
ا وعملا

ً
(. وقد تضمّن هذا 24، ص0212غدا متمكنًا يوجّه العقل الإسلامي سلوك

الخطاب إشارات ترتبط بمعاني السكينة والطمأنينة والصبر والتفكر؛ وهي معانٍ حظيت باهتمام واسع في الدراسات النفسية 

برز علاقة بين الدلالة اللغوية والاستجابة النفسية.والتربوية، وي
ُ
 مكن أن ت

ثبته المعاجم، ونفسيًا يتجلى فيما 
ُ
ومن منظور علم النفس اللغوي، تحمل الكلمة مستويين من الدلالة: منطقيًا ت

حدثه من استجابات دلالية وانفعالية. ويتداخل هذان المستويان عند التلقي، مما يجعل تحليل البنى ا
ُ
 لفهم أثر ت

ً
للغوية سبيلا

(. كما تشير بعض الدراسات النفسية إلى أن 002، ص1997الخطاب باعتباره بنية موجّهة ذات خصائص مستقلة )السعران، 

استقرار انفعالي وتوافق داخلي “التوازن النفس ي يقوم على حالة من الانسجام بين الوظائف المعرفية والانفعالية، وُصف بأنه 



 
 

 
 

219 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

تنظيم الانفعال في ضوء تفسير واقعي "(، وأنه يرتبط بـ143، ص0220)عبد الخالق، ” لى مواجهة الضغوطيساعد الفرد ع

 (.0208؛ آل موس ى، 90، ص0228)إبراهيم، " للمواقف

في بنية قرآنية  -بآلياته الداخلية-مع الحجاج اللغوي  -بصوره وأساليبه-على هذا الأساس، يلتقي الحجاج البلاغي و 

 السببية التي تربط بين مقدمات ونتائج داخل نسق واحدة تنتظم 
ُ
فيها العلاقات الدلالية. وتبرز ضمن هذه العلاقات العلاقة

 الاقتضائية التي تقوم على لزوم ذهني يجعل بعض أجزاء الخطاب تستدعي بعضها الآخر. وتمثل دراسة هاتين 
ُ
النص، والعلاقة

 لفهم طرائق بناء الخطاب وانت
ً

ظهران منطقية الحجة مما يقوي قال المتلقي بين مستوياتهالعلاقتين مدخلا
ُ
؛ لأن العلاقتين ت

 الأمن المعرفي لدى المتلقي.

 العوامل من يُعدّ  الخطاب داخل والنتائج المقدمات بين العلاقات تنظيم أن والمعرفية اللسانية الدراسات في ويُلاحظ

سهم التي
ُ
قدّم الاقتضائي أو السببي الربط على القائمة الحجاجية البنى إن إذ المتلقّي؛ لدى منسجمة ذهنية صورة تكوين في ت

ُ
 ت

م النسق هذا ويسهم. للقول  العام السياق في جزء كل موقع وتحدّد المعاني، بين للانتقال واضحًا مسارًا للمتلقي
ّ
 تقليل في المنظ

  العلاقات هذه دراسة جعلي ما وهو للفكرة، الداخلي بالاتساق الإحساس دعم وفي المعرفي، الغموض درجة
ً

 مناسبًا مدخلا

 .التصور  واستقرار الفهم انتظام حيث من النفس ي بالتوازن  المرتبطة المفاهيم وبعض الحجاجية البنية بين الصلة لاستكشاف

ر ومن المهم التأكيد أن التوازن النفس ي المشار إليه في سياق الدراسة لا يُفترض بوصفه أثرًا مباشرًا للنص، بل يُنظ

تنتج معنى موجها يؤثر  أن إليه بوصفه قراءة تحليلية تستكشف كيف يمكن لانتظام العلاقات الحجاجية في الخطاب القرآني

 لفحص آليات بناء في المتلقي وبالتالي يحقق توازنا نفسيا
ً
. ومن ثمّ، تأتي دراسة العلاقات الحجاجية في القرآن الكريم محاولة

 قد تكشفه هذه الآليات من إمكانات تتصل بتفاعل القارئ واستقباله للخطاب. الخطاب وتنظيمه، واستكشاف ما

 وأثرها في تحقيق التوازن النفس يالمبحث الأول: العلاقة الحجاجيّة السببيّة 

بنى عليها مسارات الاستدلال في الخطاب، إذ تقوم 
ُ
عَدّ العلاقة الحجاجية السببيّة إحدى أبرز الآليات الدلالية التي ت

ُ
ت

بة عليها. ورغم أنّ السببية في أصلها علاقة تربط ع
ّ
لى ربط حدثٍ بنتيجته في نظامٍ يوضّح الصلة بين المقدّمات والآثار المترت

الفعل بأثره، فإن حضورها داخل الخطاب يمنحها بُعدًا حجاجيًا يسهم في تنظيم بنية القول وتوجيه فهم المتلقي، بما يبرز 

 من خطوة إلى أخرى.طريقة بناء المعنى وانتقاله 

طرَح السببية بوصفها من أهم الروابط التي يعتمد عليها الخطاب في ترتيب المعاني وصياغة 
ُ
وفي ضوء هذا التصور، ت

 حجاجيًا يُكسب تلك الحقائق قوة 
ً

الحجّة، وهو ما يشير إليه بيرتراند بيفون حين يرى أنّ ردّ الحقائق إلى أسبابها يُعَد فعلا

(. 034، ص0212لها أقرب إلى المبادئ الراسخة التي تستمد أثرها من وضوح أصلها السببيّ )الشبعان، إقناعية؛ إذ يجع

 فالسبب، في هذا السياق، لا يُعرض مجرد عامل تفسيري، بل يتحول إلى محور تنظيميّ يُبنى عليه تسلسل الفكرة وتماسكها.

لحديث، الذي ينظر إليها بوصفها علاقة شبه منطقية كما تتضح الطبيعة الخاصة لهذه العلاقة في الدرس الحجاجي ا

تسعى إلى وصل القضايا برابطٍ سببيّ يجعل بعضها نتيجة لبعض، على نحوٍ يقترب من طرائق التفكير الاستدلالي )الدريدي، 

من الربط  التي تضم صورًا متعددة« وجوه الاتصال التتابعي»(. ويُدرج بيرلمان هذا النمط من العلاقات ضمن 807، ص0211

ظهر كيف يمكن لحدثٍ معيّن أن يؤدي إلى غيره، أو كيف يمكن 
ُ
بين الأحداث أو الأحكام عبر علاقات سببية أو استنتاجية ت

(. ولا يقف هذا الربط عند حدود 182، ص0223استخلاص نتيجة من مقدمات تؤدي إليها بالضرورة أو بالاحتمال )الطلبة، 

 انتظام دلاليّ يعتمد على اقتناع المتلقي بوحدة المسار بين السبب والنتيجة. التتابع الزمني؛ بل يتجاوزه إلى



 
 
 

220 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 إلى فهم آليات تنظيم المعنى داخله، إذ تكشف هذه 
ً

وبناءً على ذلك، يصبح تتبّع السببية في الخطاب القرآني مدخلا

الاقتناع العقلي من جهة، وتنظيم  العلاقة عن طرائق الانتقال بين المقدمات والنتائج، وما تتيحه من إمكانات في بناء

الاستجابة الوجدانية من جهة أخرى. ويتم ذلك في حدود ما يسمح به التحليل من بيان انتظام البنية اللغوية وعلاقاتها 

 الدلالية داخل السياق.

  القرآني الخطاب في السببيّة العلاقة تتبّع يصبح ذلك، على وبناءً 
ً

 تكشف إذ داخله؛ نىالمع تنظيم آليات فهم إلى مدخلا

 الفاء مثل دلالية، ربط أدوات من الخطاب يعتمده ما خلال من والنتائج المقدمات بين الانتقال طرائق عن العلاقة هذه

 من العقلي الاقتناع بناء كيفية الروابط هذه وتبيّن. معناها في وما الشرط وصيغ المفسّرة، ”أن  ”و للتعليل، واللام للتفريع،

 اللغوية البنية انتظام بيان من التحليل به يسمح ما حدود في وذلك أخرى، جهة من الوجدانية لاستجابةا وتنظيم جهة،

 السياق. داخل الدلالية وعلاقاتها

ا من هذا الأساس النظري، يمكن تتبّع نماذج قرآنية تقوم بنيتها على العلاقة السببيّة، مما يكشف عن طرائق 
ً
وانطلاق

كر بالطمأنينة القلبية في قوله تعالى: انتظام الاستدلال داخل  ِ
ّ
 هم هج نه ُّٱالنص، ومن ذلك ما يتصل بصلة الذ

 [.03]الرعد:  َّ به بم ئه ئم يه يم يخيح يج هٰ

د عنه 
ّ
 واضحًا للعلاقة السببيّة في الخطاب القرآني، إذ يظهر الذكر فيها بوصفه سببًا تتول

ً
قدّم هذه الآية مثالا

ُ
ت

ا دلاليًا صريحًا. ويأتي تقديم « ذِكر الله»الطمأنينة، وتدلّ الباء الداخلة على 
ً
على هذه السببية التي تربط بين الفعل وأثره ربط

﴾ ليُفيد القصر، فيُرسّخ السبب في موضعه ويحدّده تحديدًا يمنع دخول غيره.  ِ
ه

رِ اللّٰ
 
الجار والمجرور في الجملة التالية ﴿بِذِك

ل في ذهن الم
ّ
ا بما يسبقها من فعل الذكر، ومن خلال هذا الانتظام البنائي يتشك

ً
تلقي نسقٌ حجاجيّ يجعل الطمأنينة أثرًا مرتبط

 فيبرز التلازم الدلالي بين السبب والنتيجة.

م أثر الطمأنينة في انسجام مع صفة الإيمان، وكأن  ذِينَ آمَنُوا﴾ ليُقدَّ
َّ
ويبدأ السياق بتوصيف جماعة المؤمنين ﴿ال

سكون القلب إلى "هي  -كما عرّفها ابن القيّم-البنية الإيمانية ذاتها. والطمأنينة  النص يجعل الذكر ممارسة ممتدّة داخل

ر هذا السكون بوصفه « تطمئن»(، ويأتي الفعل المضارع 8/847: 1441)ابن القيم، " الش يء، وعدم اضطرابه وقلقه ليصوِّ

 ة الاستقرار في القلب.حالة مستمرّة تتجدد مع الذكر، مما يفتح الدلالة على امتداد زمني يوازي حرك

هذه الحقيقة بأسلوب تنبيهي يُهّيئ ذهن السامع لاستقبال « ألا بذكر الله تطمئن القلوب»وتؤكد الجملة الثانية 

على تعزيز حضور النتيجة وربطها بسببها. كما يحمل النص إيقاعًا داخليًا يجعل « ألا»مضمونها، فتعمل أداة الاستفتاح 

ا حجاجيًا ينسجم محاكيًا لم« تطمئن»صوت 
ً
عنى السكون الذي يعبّر عنه، فيتضافر الصوت مع الصورة والمعنى ليولد سياق

 فيه المبنى مع المعنى.

حضور السبب في السياق، فيتجدد المعنى ويتأكد الارتباط بين الذكر وأثره، وتتحول « ذكر الله»ويُعمّق تكرار لفظ 

البنية الإيقاعية للجملتين. ومن هذا المنظور، قد يُفهم من العنصر الدلالي في السببية من رابطة ذهنية إلى نسق لغوي تكرّسه 

هّيئ لتهدئة الشعور وتخفيف الاضطراب، على نحو يسمح بتصوّر الطمأنينة 
ُ
م في سياقها بوصفه ممارسة ت الآية أنّ الذكر يُقدَّ

 كأثر ملازم لانتظام العلاقة بين الذكر والقلب.

ق بأثر الذكر في بناء العلاقة بين العبد وربه، كما في قوله وتنتقل العلاقات السببيّ 
ّ
ة بعد ذلك إلى مستوى آخر يتعل

 [.120]البقرة:  َّ غم غج عم عج ظم طح ضم ُّٱتعالى: 



 
 

 
 

221 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

ويظهر في هذه الآية نمط من السببيّة يختلف عمّا سبقه؛ إذ يتحوّل الذكر من كونه سببًا لطمأنينة القلب إلى كونه 

، «التنبه للمذكور والتيقظ له»إلهية، هي ذكر الله لعبده. وفي تفسير أصل الذكر بيّن الإباري أن معناه  سببًا يُقابَل باستجابة

(. ويُبيّن هذا التفسير 9/107: 1422وأن إطلاقه على القول اللساني جاء من دلالته على حضور الذكر القلبي )الإباري، 

ن عليه علاقة السبب بالنتيجة في   يستدعي أثرًا يقابله.الأساس الذي تتكوَّ
ً

 هذه الآية، إذ يُعد الذكر فعلا

تفيد التعقيب والربط، وجاء « فاذكروني»ويُبنى هذا النسق عبر صياغة بلاغية موجزة شديدة الإحكام؛ فالفاء في 

ب إلى فعل فوريّ. ثم تأتي جملة 
َ
ه المخاط وجِّ

ُ
برز ا« أذكركم»الأمر بصيغة مباشرة ت

ُ
لعلاقة الحجاجية في مقابلة لفظية دقيقة ت

م الذكر على أنه فعلٌ يُقابله ذكر من الله  بين الفعل وأثره. ومن خلال هذا التوازي تتجلى السببيّة في صورتها الواضحة؛ إذ يُقَدَّ

 لعبده، في علاقة تقوم على التلازم الدلالي.

عطف عليه جملة 
ُ
 حين ت

ً
ب القرآني متلازمان في دلالتهما، ؛ فالشكر والذكر في الخطا«واشكروا لي»ويزداد البناء قوة

د للآخر ويُكمله، وهو ما يجعل السياق ممتدًا في اتجاه واحد من القرب والرعاية. ثم يأتي النهي  « ولا تكفرون»أحدهما يمهِّ

 بين سلوكين: الشكر الذي يفتح أبواب الفضل، والكفر الذي يقطع هذه الصلة. ويُفهم من هذا النسق أ
ً

ا فاصلا نّ بوصفه حدًّ

م العلاقة الروحية والسلوكية 
ّ
العلاقة السببيّة هنا تتجاوز مجرد الربط بين فعل ونتيجة، لتُبنى عليها وظيفة تربوية تنظ

 للإنسان.

يبرز حيوية « أذكركم»و« اذكروني»طبقات دلالية عميقة؛ فالمقابلة بين الفعلين  -على إيجازه-ويحتضن النص 

ع دائرة الدلالة، فيُفتح الذكر الإلهي على معانٍ متعدّدة: « أذكركم»لمفعول في العلاقة بين الطرفين. كما أن حذف ا يوسِّ

دون تحديد نوعٍ معيّن. وهذا الاتساع يمنح السياق قدرة على احتواء حالات نفسية متباينة وفق … الرحمة، والحفظ، والهداية

 وعي المتلقي.

ا يُظهر أثره في بنا
ً
م بوصفه سلوك ء إدراكٍ متزن لنعم الله، ويُفهم من انتظام السياق أنه يعمّق علاقة أما الشكر، فيُقدَّ

القرب ويُرسّخ شعور الاتساق الداخلي. ومن ثمّ يتكوّن من مجموع هذه العناصر نسق سببيّ متكامل يُبرز طريقة الخطاب 

 ة أخرى.القرآني في تنظيم العلاقة بين الذكر والشكر من جهة، وبين أثرهما الروحي والسلوكي من جه

ق بأثر الإنفاق في إعادة تنظيم المشاعر ورفع ثقل الخوف 
ّ
وتتخذ العلاقة السببيّة في هذا الموضع بُعدًا أوسع يتعل

 ئخ ئح ئج يي يى ين يم يز ير ىٰ ني نى نن نم نز نر مم ما ُّٱوالحزن، كما في قوله تعالى: 

 [.020]البقرة:  َّ به بم بخ بح بج ئه ئم

قدّم الآية هنا نسقًا سببيًا ينتقل من دائرة
ُ
العمل المالي إلى آفاق تتصل بالبناء السلوكي والدلالي داخل النفس؛  ت

نّ والأذى-فالإنفاق 
َ
ص من الم

ُ
ل
َ
ب عليه من آثار مترابطة.  -متى خ

ّ
لا يُعرض مجرد فعل اقتصادي، بل يُصاغ في سياقٍ يبيّن ما يترت

قيّد هذا «أموالهم في سبيل اللهيُنفِقون »ويظهر ذلك في التدرج البلاغي للنص: فالجملة الأولى ترسم الفعل 
ُ
، والجملة الثانية ت

ا ولا أذى»الفعل بما يكفل صفاءه  لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم »، ثم تأتي النتيجة «ثم لا يُتبعون ما أنفقوا منًّ

 .وبهذه البنية تتشكل علاقة سببية واضحة تربط بين العمل وأثره ضمن نسق حجاجي متماسك«. يحزنون 

دلالة تتجاوز ترتيب الأحداث الزمني إلى ما يُعرف بالتعقيب الرتبي؛ أي الانتقال « ثم لا يتبعون »في قوله « ثم»وتحمل 

 بتنقيته من شوائب الرياء والمنّة. ونفي المنّ والأذى في 
ٌ
من مرتبة الفعل إلى مرتبة تهذيبه وتنزيهه، فكأن قبول الإنفاق مشروط



 
 
 

222 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 ثانويً 
ً

ا، بل عنصرًا مؤثرًا في اكتمال السببية؛ إذ إنّ المنّ يجرح معنى العطاء، والأذى يُفسده من أصله، السياق ليس تفصيلا

ا لتمام الأثر.
ً
 ولذلك جعل النص تنزيه الفعل شرط

في جملة اسمية تفيد الثبات والاستقرار، مما يعرض الجزاء عرضًا يُشعر « لهم أجرهم عند ربهم»ويأتي قوله تعالى 

وما يلابسه من ، فيجمع بين نفي الخوف «ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون »ته ورسوخه. ثم ينتقل السياق إلى جملة المتلقي بقوّ 

في ضوء انتظام هذا  -، على نحو يكشف عن تمام دائرة الأمان. ويمكن أن يُفهم وما يصاحبه من انفعال، ونفي الحزن توقع

ف من ثِقَل الخوف والحزن، دون الجزم بأثر مباشر، بل أنّ الإخلاص في العطاء يُهّيئ لإدراك ن -السياق  فس يّ أكثر اتزانًا، يُخفِّ

 وفق ما يدل عليه ربط السبب بنتيجته داخل الخطاب القرآني.

إيقاعًا لغويًا متناسقًا يسهم في رسوخ المعنى، كما « ولا هم يحزنون »و« لا خوف عليهم»ويبرز التوازي بين الجملتين 

باستمرار تجدد هذا النفي كلما تجددت أسباب الطمأنينة. ومن هذا المنظور ينتقل « يحزنون »المضارع في يُوحي اختيار صيغة 

النص بالمتلقي من تصوّر الإنفاق بوصفه خسارة محتملة إلى فهمه باعتباره بابًا إلى اتساع داخلي. وقد يُفهم من هذا السياق 

سهم في تهذيب دوافع النفس وتخفيف توترها، وتعيد تشكيل يتحول إل -ى على هذا الوجهحين يُؤدَّ -أن الإنفاق 
ُ
ى ممارسة ت

علاقتها بالمال عبر بنية سببية تتداخل فيها الأخلاق بالوجدان، والسلوك بالمعنى، فيتجاوز أثرها حدود التعامل المالي إلى 

 إمكانات أوسع في تنظيم الشعور والاتزان الداخلي.

عطاء، يظهر نمط آخر يعالج إدارة الأزمات ومواجهة الشدائد من خلال صياغة تربط وإلى جانب السببيّة المتصلة بال 

 كل كخ كح كجقم قح فم فخ فح فج ُّٱبين الفعل الشعوري والفعل التعبدي، كما في قوله تعالى: 

 [.128]البقرة:  َّ لج كم

ب لتلقّ « يا أيها الذين آمنوا»يفتتح النص بالنداء 
َ
ي التوجيه، ويضفي على الآية في تركيبٍ يستثير الوعي ويُهّيئ المخاط

ل الصبر والصلاة من صفات « استعينوا»نبرة جِدٍّ تستدعي الانتباه قبل بيان العلاقة بين السبب والنتيجة. ثم يأتي الأمر  ليحوِّ

مان في الخطاب بوصفهما وسيلتين لتحصيل العون الإلهي. قدَّ
ُ
 ذهنية إلى ممارسات عملية، ت

سم تركيب 
ّ
بإيجازٍ يربط الوسيلة بالغاية مباشرة، على نحوٍ يُقرّب المعنى إلى ذهن « ر والصلاةاستعينوا بالصب»ويت

يتحول في هذا السياق إلى فعلٍ يُكتسب بممارسة واعية،  -بما يتضمنه من ضبط للنفس وثباتٍ على البلاء-المتلقي. فالصبر 

 يعيد ترتيب ا -بما تشتمل عليه من تضرّع وخضوع-والصلاة 
ً
م جسرا قدَّ

ُ
لداخل ويُنش ئ صلة موصولة بالله. وبذلك تتجلى ت

عرَض الوسيلتان عرضًا مباشرًا بوصفهما طريقًا للاستعانة، لا مجرد فضيلتين أخلاقيتين.
ُ
 السببيّة في صياغة محكمة؛ إذ ت

دت الجملة بـ« إن الله مع الصابرين»ثم تأتي جملة 
ّ
لتثبيت « إنّ »جوابًا حجاجيًا يبيّن ما يترتب على الصبر، وقد أك

عرض بوصفها النتيجة المترتبة على الصبر، وبذلك 
ُ
 مكانية، بل معية نصر وتأييد ولطف، ت

ً
مضمونها. والمعيّة هنا ليست معية

 يتحقق الربط بين السبب وأثره في بنية دلالية واضحة.

 لما يسميه البلاغيون 
ً

(، حيث يأتي 008، 129، ص1990)الجرجاني، « التوجيه مع الحجة»ويبرز هذا النسق مثالا

ته في « استعينوا»الأمر 
ّ
وبذلك يلتئم الطلب مع التعليل في حركة خطابية متجانسة تعزز «. إن الله مع الصابرين»ثم يُبيّن عل

 الاقتناع وتقوّي أثر التوجيه.



 
 

 
 

223 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

نه يهّيئ للمتلقي قد يُفهم منه أ -كما يقدمه النص-أما في بُعده النفس ي، فإن انتظام العلاقة بين الصبر والمعية الإلهية 

عينه على تجاوز الشدة. ومن هذا 
ُ
تصورًا لا يواجه فيه الضيق منفردًا، بل يُمنح أدوات داخلية )الصبر( وروحية )الصلاة( ت

 لإدراك الاتزان حتى وسط الأزمات.
ً

 المنظور يمكن أن يُستفاد من البناء الحجاجي للآية أنه يفتح أمام المتلقي سبيلا

[ لتثبيت المبدأ نفسه، في تكرار يبرز 42]الأنفال:  َّ ني نى نم نخ نح نجمي ُّٱفي آية أخرى ويأتي قوله تعالى 

مركزية الصبر في بناء العلاقة السببيّة بين فعل الإنسان ومعية الله. ويُسهم هذا التكرار في ترسيخ المعنى، وفي توكيد ارتباط 

ر قدرتها على إعادة تشكيل التوازن الداخلي وفق ما يسمح به الصبر بالعون، مما يعمّق أثر العلاقة في مواجهة الشدائد ويُظه

 انتظام السياق.

وتتسع دائرة السببية لتشمل علاقة تصحيحية بين الفعل الإيجابي وأثره على السلوك والخطأ، في عرض بلاغي يقوم 

 [.114]هود:  َّ تهتم تخ تح تج ُّٱعلى مبدأ الإزالة والاستبدال، كما في قوله تعالى: 

ليشير إلى أن ذهاب « يذهبن»ليثبّت الحقيقة التي سيعرضها، ثم يأتي الفعل المضارع « إنّ »بالتوكيد بـ  يبدأ النص

ا آنيًا ينتهي بانتهاء الفعل الصالح، بل هو أثر متجدّد مستمرّ تتحقق فاعليته كلما تجدد العمل. وهذه 
ً
السيئات ليس حدث

المتلقي أفقًا واسعًا يجعل الحسنات ليست مجرد تعويض، بل علاجًا مستمرًا  الحركة الزمنية التي يشير إليها المضارع تفتح أمام

 يُقاوم أثر الخطأ ويعيد للنفس اتزانها.

ر بصورة الضوء والظلمة؛ إذ يُقدّم «السيئات»و« الحسنات»وتقوم الآية على مقابلة ضمنية بين 
ّ
، وهو تقابل يذك

السيئات في موقع المنفي الذي يُزاح ويُزال. وفي هذا الجناس المعنوي نبرة  النص الحسنات في موقع القوة الفاعلة، بينما يجعل

ش ي بتغليب جانب الخير على جانب الخطأ، بحيث يتحول الفعل الصالح إلى طاقة تدفع أثر السوء خارج مساحة 
َ
بلاغية ت

، مم
ً
 ا يرسّخ المعنى في وجدان السامع.الوعي والسلوك. كما أن تركيب الجملة الاسمية في بدايتها يمنحها ثباتًا وديمومة

عرض بوصفها 
ُ
م علاجًا خارجيًا يُضاف إلى حياة الإنسان، بل ت قدَّ

ُ
وتتجلى السببية هنا في أعمق صورها؛ فالحسنات لا ت

عيد تشكيل الآثار الباطنة للذنب. وبهذا المعنى، فإن العلاقة بين الحسنات والسيئات لا تقوم على مجرد حسابٍ 
ُ
قوة داخلية ت

(، بل على مبدأ نفس ي دقيق يجعل الفعل الخيّر يطهّر النفس من تراكم السوء ويعيد إليها 0/484: 1427عدديّ )الزمخشري، 

ل بعدًا حجاجيًا يُقنع المتلقي بأن الطريق إلى تجاوز الخطأ ليس في الانكفاء، بل في الفعل المضادّ 
ّ
نورها وصفاءها. وهذا يشك

الآية نموذجًا علاجيًا قد يُسهم في تحرير الفرد من ثقل الذنوب الذي يوقعه في دوائر جلد الذات الذي يُذهب أثره. وبهذا تقدم 

التي تذهب أثر السوء. وبهذا المعنى « الحسنة»والاضطراب، فتُعيد إعادة تشكيل تجربة الخطأ عبر تقديم بديل فعّال هو 

ر، فيتحول القلق المرتبط  يتحوّل الخطاب من توجيه نظري إلى ممارسة عملية تتيح للإنسان
ّ
استعادة توازنه الداخلي كلما تعث

 بالذنب إلى حركة إيجابية نحو فعل الخير، مما يعمّق الشعور بالقدرة على التغيير والتحسن.

ر العملُ الصالح بوصفه مفتاحًا لحياةٍ طيبة ممتدّة في  ها، إذ يُصوَّ
ّ
ق بالحياة كل

ّ
وتنتقل السببيّة إلى مستوى أوسع يتعل

 لم كي كىكم كل كا قي قى في فى ثي ثى ثن ثم ثز ُّٱالدنيا والآخرة، كما في قوله تعالى: 

 [.97]النحل:  َّ نر مم ما لي لى

عدّ من أهم الأبنية التي يُفصح بها القرآن عن 
ُ
 حجاجية قائمة على الشرط وجوابه؛ فالجملة الشرطية ت

ً
برز الآية بنية

ُ
وت

بيّن ما ي
ُ
 ت
ً
 تتأسس على مضمون العلاقة السببية، لأنها تعرض الشرط مقدمة

ً
ترتب عليه من جزاء، ويأتي جواب الشرط نتيجة



 
 
 

224 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

ل في الآية نسقٌ سببيٌّ محكم يربط بين العمل الصالح المقرون بالإيمان وبين الحياة الطيبة 
ّ
المقدّمة. ووفق هذا التصوّر يتشك

 وما يلحق بها من الجزاء الأخروي.

فين
ّ
، وهو تركيب «مَن عمل صالحًا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن: »ويبدأ الخطاب بأسلوب شرط عام يشمل جميع المكل

ا خاصًا، مما يعزّز اتساع الدلالة وشمولها. ويأتي 
ً
 استثنائية أو ظرف

ً
يقدّم الشرط بوصفه قانونًا روحيًا ذا طابع كلي، لا حالة

 طيبة»جواب الشرط: 
ً
دًا باللام والنون الثقيلة، فيُعرض الوعد عرضً « فلنحيينه حياة

َّ
ا. مؤك

ً
ا قويًا يضفي عليه ثبوتًا ورسوخ

دون … في فتح باب الدلالة على معانٍ واسعة مثل: السكينة، والرضا، والاستقرار، والبركة« حياة طيبة»كما يسهم تنكير 

 تحديدٍ يقيّد معناها أو يحصره.

ح في الحياة وبين جزائه في ولا تقف السببية في الآية عند حدود الأثر الدنيوي، بل تمتد لتربط بين أثر العمل الصال

سع  -الدنيوي والأخروي-وبهذا يجتمع الوعدان «. ولنجزينّهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون »الآخرة: 
ّ
في سياق واحد، فيت

النسق السببيّ ليشمل حاضر الإنسان ومستقبله. وقد يُفهم من انتظام هذا البناء أنّ العمل الصالح يترك أثره في الداخل 

 قبل أن يتّجه أثره إلى المصير الأخروي، مما يمنح العلاقة السببيّة بُعدًا وجدانيًا يتسق مع طبيعة الخطاب.الإنساني 

 لعمل صالح مقترنٍ بالإيمان، فينشأ التوازن النفس ي من  -في ضوء هذا التركيب-وعليه، تبدو الحياة الطيبة 
ً
ثمرة

ظهر الآية قدرة الخطاب القرآني على إعادة انتظام العلاقة بين السبب والنتيجة، لا من الظروف ال
ُ
بة. وبهذا ت

ّ
خارجية المتقل

 تنظيم الداخل الإنساني عبر علاقة شرطية محكمة تجمع بين الحجة، والوظيفة الروحية، والبناء الدلالي المتماسك.

 نم نز نر ُّٱ لى:وتنتقل الآيات إلى نموذج آخر يكشف حضور السببيّة في سياق الأزمات والضيق، كما في قوله تعا

 [.8–0]الطلاق:  َّ بحبج ئه ئم ئخ ئح ئج يييى ين يم يز ير ىٰ ني نى نن

ل بوصفهما عاملين يُسهمان 
ّ
بة تتداخل فيها التقوى والتوك

ّ
في  -وفق انتظام السياق-تقدّم هذه الآية بنية سببية مرك

، فتجعل التقوى سببًا «مخرجًا ومن يتق الله يجعل له»فتح المخرج وتيسير الرزق وتحقيق الكفاية. وتبدأ الآية بجملة شرطية: 

ويتجاوز هذا الفعل دلالته الحسية إلى معنى أوسع، إذ يدلّ على فتح أبواب غير «. يجعل»لما يترتب عليها من فعلٍ إلهي هو 

 مألوفة أمام الإنسان، على نحو يبرز العلاقة بين السبب والنتيجة في إطار دلالي واضح: فالتقوى ممارسة لها أثر يُتصور ضمن

قة لا أثر لها.
ّ
 بنية النص، وليست فضيلة معل

، حيث لا يُعرض الرزق بوصفه زيادة مباشرة «ويرزقه من حيث لا يحتسب»ويأتي التوسع البلاغي في قوله تعالى: 

فحسب، بل كرزق مفاجئ يأتي من حيث لا يتوقعه الإنسان. ومن منظور حجاجي، ينتقل النص بالمتلقي من التصور الواقعي 

سعة في « من حيث لا يحتسب»إلى أفق أوسع تتجاوز فيه آثار التقوى حدود الحساب البشري. ويستفاد من تركيب القريب 

ظهر أن الفرج قد يأتي من موارد لا يقدّرها الإنسان في ظنّه القريب.
ُ
 الدلالة ت

ل «ومن يتوكل على الله فهو حسبه»ثم ينتقل النص إلى مستوى آخر من السببيّة في قوله تعالى: 
ّ
؛ حيث يُعرَض التوك

ر أن اعتماد المتوكل على الله يكفيه في « فهو حسبه»سببًا للكفاية، وتأتي الجملة الاسمية  لتفيد الرسوخ والديمومة، فيُتصوَّ

 كل شأنه على نحوٍ يتسق مع مفهوم الكفاية المطلقة في الخطاب.

؛ وكلها «حسبه»، «يحتسبلا » ،«يرزقه»، «امخرجً »ويقف المتلقي أمام مجموعة ألفاظ ذات حمولة دلالية قوية: 

من »صورة للعطاء، و« الرزق»صورة للخلاص، و« المخرج»كلمات ترتبط بالحركة الداخلية للإنسان بين الضيق والرجاء. فـ



 
 

 
 

225 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

 صورة للأمان. ويؤدي هذا التجاور إلى بناء تصويريّ متكامل تظهر فيه« حسبه»صورة لاتساع الاحتمالات، و« حيث لا يحتسب

م العلاقة بين الفعل
ّ
لو التقوى  ينالسببيّة بوصفها آلية تنظ

ّ
 وبين آثارهما كما يُفهم من السياق. التوك

قدّم نموذجًا يُسهم بحسب ما يتيحه البناء الدلالي في إعادة 
ُ
ومن هذا المنظور يمكن أن يُستفاد من انتظام الآية أنها ت

ل، دون الجزم بأثر نفس ي مباشر، تشكيل وعي الإنسان بالأزمات، عبر ربط الضيق بمخا
ّ
رج الفرج، وربط الخوف بكفاية التوك

 وإنما في حدود ما تسمح به البنية الحجاجية للنص.

 تتصل بالنصرة والنصر، كما في قوله تعالى: 
ً
 سببيّة

ً
 حجاجية

ً
 تم ُّٱويتناول الخطاب القرآني في سياقٍ آخر علاقة

 [.7]محمد:  َّ سج خم خج حم حج جم جح ثم ته

يّة في هذه الآية بُعدًا جماعيًا يتجاوز الفرد إلى الأمة، إذ يُصاغ الخطاب على هيئة شرط يربط بين نصرة تتخذ السبب

بين « يا أيها الذين آمنوا»المؤمنين لدين الله وبين ما يترتب عليها من نصرٍ وتثبيت. ويبدأ النص بالنداء 
َ
في أسلوب يُهّيئ المخاط

لفتح دائرة « إن»نبرة جدّية تنسجم مع طبيعة التكليف الجماعي. ثم تأتي أداة الشرط لاستقبال التوجيه، ويضفي على الأمر 

بنى عليه النتيجة الإلهية.
ُ
م فعل النصرة بوصفه سببًا ت  السببية بوضوح، فيُقدَّ

حد، وقيل أيضًا إنها في القتال عامّة )ال -على قول -وقد ورد في تفسير الآية أنها نزلت 
ُ
طبري، في سياق ما وقع يوم أ

(. وهذا التردد في التحديد يوسّع دلالة الخطاب، فيجعله صالحًا لكلّ جماعة مؤمنة تنصر دين الله، 24، ص18، ج1400

 ويمنحه طابع العموم والامتداد.

سب النصر إلى الله مجازًا، والمراد نصرة دينه )الرازي، « تنصروا الله»ويحمل قولـه تعالى 
ُ
: 1402بعدًا بلاغيًا لافتًا؛ إذ ن

ا خاصًا، لأن إسناد الفعل إلى الله يُعطيه وزنًا معنويًا يرسخ في النفس. 03/40
ً
 ويُكسبه شرف

ً
(. وهذا الإسناد يمنح الفعل رفعة

عطف عليه الجملة « ينصركم»ويأتي جواب الشرط 
ُ
ويثبّت »بصيغة المضارع للدلالة على تجدّد الأثر واستمراره، ثم ت

 مكمّلة للنصر، فيجتمع الفعلان في نسق يشمل الخارج )النصر( والداخل )التثبيت(.لتقديم نتيجة ثانية « أقدامكم

؛ فالأول يشير إلى فعل يقع في ميدان «يثبّت أقدامكم»و « ينصركم»ويقوم هذا التركيب على مقابلة دلالية دقيقة بين 

دها. وهذا التوازن 
ّ
البلاغي بين الحركتين يُنش ئ صورة حجاجية المواجهة، والثاني يشير إلى أثر يُعالج اضطراب النفس ويوط

تجعل النتائج ممتدة على المستويين: مستوى الفعل الخارجي، ومستوى التوازن الداخلي. كما أن تقديم جواب الشرط مباشرة 

 بعد أداة الشرط يعزز معنى الاقتران بين السببية والنتيجة، ويقرب أثر النصر من سببه في ذهن السامع.

أن هذا الوعد يُعيد للجماعة المؤمنة الشعور بالجدوى والمعنى؛ فالنصرة ليست  -وء انتظام السياقفي ض-ويُفهم 

جهدًا بلا مقابل، بل فعل موصول بوعد إلهي يمنح القوة ويُربي الثبات. وقد يُستفاد من اقتران النصر بالتثبيت أن التركيب 

 ، في مقابل مخاوف الفشل أو الانكسار.يفتح المجال لتصوّر أثر يتصل بالتوازن الداخلي للجماعة

وتبلغ العلاقة السببيّة درجة من الصراحة والوضوح يجعل الارتباط بين الدعاء والاستجابة مباشرًا، كما في قوله 

 [.22]غافر:  َّ همهج ني نى نم نخ ُّٱتعالى: 

نش ئ جوًّ «وقال ربكم»ويبدأ النص بعبارة ذات أثر خاص: 
ُ
هّيئ ، فإضافة الربّ إلى المخاطبين ت

ُ
ا من العناية والقرب، وت

 « ادعوني»المتلقي لتلقّي الوعد الآتي. ثم يأتي الأمر 
ً

م الدعاء بوصفه فعلا في صياغة موجزة تجمع بين النداء والطلب، فيُقدَّ

د ولا إلى واسطة، وإنما إلى توجّه صادق.  مُتاحًا للجميع، لا يحتاج إلى شرطٍ معقَّ



 
 
 

226 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

ي مقابلة مباشرة للأمر الأول، في إحكام بلاغي يرسّخ العلاقة السببيّة بين الفعل ف« أستجب لكم»وتأتي جملة الجزاء 

يُحدث انسجامًا صوتيًا ودلاليًا يشبه الجناس المعنوي، ويُبرز الانتقال من « أستجب»و« ادعوني»وأثره. فالتوازي بين الفعلين 

ا وفق انتظام الخطاب. ك  طبيعيًّ
ً

ما أنّ عدم تقييد الاستجابة بنوع معين أو زمن محدد يفتح الطلب إلى الإجابة بوصفه انتقالا

فهم منها مرونة الاستجابة الإلهية ومناسبتها لحال الداعي: إعطاء، أو دفع بلاء، أو تعويض 
ُ
الوعد على احتمالات واسعة، ت

 بخير.

جسّد ما يسمّيه ال
ُ
الاقتصاد في اللفظ »بلاغيون ويُبنى هذا التركيب على قدر من الإيجاز المعبّر؛ فالجملة المختصرة ت

، إذ تختزل علاقة روحية عميقة في عبارتين قصيرتين. كما أن حذف حرف العطف بين الشرط وجوابه يُقرب «مع وفرة المعنى

النتيجة من سببها، ويجعل الاستجابة في موقع التعقيب المباشر على الدعاء، وهو أسلوب حجاجي قوي يعمّق الثقة بالوعد 

حرّر الإنسان من  -وفق بناء الآية-رز أثر الدعاء في وعي المتلقي. ومن هنا يمكن أن يُستفاد الإلهي، ويُب
ُ
م ممارسة ت أن الدعاء يُقدَّ

 شعور العجز، وتفتح أمامه أفق التوجّه والرجاء.

ابطة منطقية وبناءً على ما سبق، يُظهر تتبّعُ الآيات المدروسة أن العلاقة السببيّة في الخطاب القرآني ليست مجرد ر 

بين فعل ونتيجته، بل تأتي ضمن بناء بلاغيّ محكم يسهم في تنظيم الوعي وإحداث تفاعل بين العقل والوجدان. فالسببية في 

 الآيات تتجاوز الربط الذهني البسيط، لتُصبح إطارًا يوجّه حركة الإنسان ويُفسّر له انسجام الجزاء مع العمل.

برز أدوات وقد كشفت النماذج المختارة أن ه
ُ
تيح للمتلقي تصورًا متدرّجًا لبناء التوازن الداخلي؛ فهي ت

ُ
ذه العلاقة ت

ل-عملية لاستدعاء السكينة 
ّ
فهَم من  -كالذكر، والصبر، والإنفاق، والدعاء، والتوك

ُ
وتقدّم في الوقت نفسه وعودًا إلهية ت

عيد العلاقة السببية تشكيل السياق بوصفها امتدادًا للجهد الإنساني في مواجهة الخوف، والضيق، 
ُ
بات الواقع. وبذلك ت

ّ
وتقل

، فيظهر أثرها في ثبات القلب واتساقه، 
ً
تجربة الإنسان تجاه ذاته وتجاه عالمه، كلما تفاعل مع الخطاب القرآني فهمًا واستجابة

ساع رؤيته لمعاني الرحمة والرعاية والمعية الإلهية.
ّ
 وفي ات

 وأثرها في تحقيق التوازن النفس ية الاقتضائية المبحث الثاني: العلاقة الحجاجي

 الاقتضائيّة إحدى الآليات التداوليّة التي تربط بين مقدّمة ونتيجة برابطٍ من اللزوم الذهنيّ؛ 
ُ
 الحِجاجيّة

ُ
عَدُّ العلاقة

ُ
ت

ظهِر 
ُ
 ت

ٌ
التلازمَ بين الفكرة وما إذ يقتض ي الجزءُ الأول من الخطاب الجزءَ الآخر لإتمام المعنى وتحقيق الإقناع. وهي علاقة

 تستلزمه في ذهن المتلقّي، وتتنوّع صورُها تبعًا للسياق الحجاجي داخل النص.

ف العلاقة الاقتضائيّة بأنّها تلازم دلالي ينشأ من انتظام البنية اللغويّة بحيث  عرَّ
ُ
وفي ضوء الدرس البلاغي والحجاجي، ت

ا، لا على سبيل التعليل السببي، بل على أساس الارتباط الداخلي الذي يستدعي جزءٌ من الخطاب جزءًا آخر لزومًا ذهنيًّ 

لة بسببٍ قبله، 
َّ
 معل

ً
زوم لا على السببية؛ إذ لا يُفهَم الجواب بوصفه نتيجة

ُّ
نشئه بنية القول وسياقه. فالاقتضاء يقوم على الل

ُ
ت

 بل بوصفه لازمًا من لوازم المعنى تقتضيه حركة الخطاب.

ا جوهريًا: فالسببيّة علاقة تعليل تربط بين المقدمة والنتيجة، بينما ومن هنا يختلف الا
ً
قتضاء عن السببيّة اختلاف

يقوم الاقتضاء على لزوم ذهنيّ بين معنيين يُستحضَر أحدهما من خلال انتظام البنية الخطابيّة للآخر، دون أن تكون هناك 

مّ، فالاقتضاء علاقة تلازم، في حين
َ
ة مباشرة. ومن ث

ّ
  عل

ً
أنّ السببيّة علاقة تعليل واستنتاج؛ وهذا ما يمنح الاقتضاء طبيعة

 شبه منطقية تستند إلى منطق المعنى لا إلى وقوع الحدث في الزمن.

ى في صور حجاجيّة تكشف عن ترابط 
ّ
ل الاقتضاء أحد مظاهر التفكير الاستدلالي في الخطاب القرآني؛ إذ يتجل

ّ
ويمث

ا زمنيًا أو سرديًا، بل لزومًا دلاليًا دلالي بين الفعل وما يستلزمه
ً
، وبين الموقف وما يُفهَم منه من أثر، دون أن يكون ذلك ترابط



 
 

 
 

227 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

بنى العلاقة بين المقدّمات والنتائج في النص على 
ُ
ستحضَر تلقائيًا من خلال السياق. ومن هذا المنظور، ت

ُ
يجعل بعض المعاني ت

سَق المنطقي في انتظ
َّ
 مبنيّة على فهم المتلقّي لطبيعة الخطاب.أساس عقليّ يُقارب الن

ً
 امه، وإن ظلّ في جوهره علاقة

نش ئ ضربًا من التلازم بين الحُجّة 
ُ
وتحظى هذه العلاقة بأهميّة خاصّة في الدرس الحجاجي؛ إذ تتجاوز السببيّة لأنها ت

، 0211من الإلزام الداخليّ )الدريدي، والنتيجة، فتجعل الحُجّة تقتض ي النتيجة اقتضاءً يَسِم البناءَ الحجاجي بقدر عالٍ 

، لا لسلطة خارجيّة، بل 882ص
ً

ا ومقبولا م من نتائج منطقيًّ م على تشييد تلاحم دلالي يجعل ما يُقدَّ
ّ
(. ويظهر ذلك في قدرة المتكل

 لانسجامه مع بنية القول.

 الاقتضائيّة 
ُ
عَدّ العلاقة

ُ
تربط طرفي الخطاب )الحُجّة/النتيجة( من أقوى العلاقات الحجاجية؛ لأنها  -في ضوء ذلك-وت

ا بين المتخاطبين، ويُصبح القبول به هو الامتداد 
ً
ا يجعل أحدهما يقتض ي الآخر بالضرورة، فيغدو الاقتضاء عنصرًا مشترك

ً
ربط

 (.878الطبيعي لمنطق الخطاب )صمود، د.ت، ص

نش ئ تلازمًا محكمًا بين طرفي الجملة 
ُ
عدّ أدواتُ الشرط من أبرز الروابط القادرة على إظهار صلة الاقتضاء؛ إذ ت

ُ
وت

(. وهذا الترابط 931، ص0224الشرطية، فيغدو وجودُ الشرط مستدعيًا لوجود الجواب في نظام ذهني متماسك )الشهري، 

للزوم. وقد ألمح البلاغيون العرب إلى هذا المعنى وإن لم يعبّروا عنه بمصطلح يجعل الجملة الشرطية بناءً حجاجيًا يقوم على ا

بًا عن الأول، كما في قوله:  إن زرتني "الاقتضاء؛ إذ قرّر ابن جني أن حقيقة الشرط وجوابه تقوم على أن يكون الثاني مسبَّ

ل جوهر الاقتضاء في بُعده الحجاجي. (. وهي صياغة8/173: 1999، فالكرامة مسببّة عن الزيارة )ابن جني، "أكرمتك
ّ
 تمث

ه: 
ّ
ى هذا اللزوم في التراكيب الشرطية المضمرة أيضًا، وهو ما تشير إليه بعض الدراسات التي تقرّر أن

ّ
ويمكن أن يتجل

ذ يلزم "كما قد يرد الحجاج في التراكيب الشرطية المضمرة، والتي تتضح من خلالها العلاقة المنطقية المتلازمة بين طرفين، إ

 الاقتضاء بوصفه 447، ص0224ثبوت التالي ثبوت المتقدم" )الشهري، 
َ
داخليًا بين المعاني،  تلازما(. ويبيّن هذا التصوّر طبيعة

 لا يقوم على التعليل الصريح، بل على انتظام البنية الخطابية وربطها بين المقدّمات والنتائج في حركة دلاليّة واحدة.

سهم العلاقة الاقتض
ُ
ائيّة في الخطاب القرآني في بناء صورة دلاليّة متماسكة تقوم على ترابط المعاني الظاهرة بما وت

يقتضيه السياق من دلالات ضمنيّة. وهذا الاتساق الداخلي يمنح الخطاب صيغته المحكمة ويزيل التناقض بين المقدمات 

 من الهدوء والانتظام، تبعًا لتفاعله مع السياق.ونتائجها، مما يجعل المتلقي أكثر قدرة على استقبال المعنى بدرجة 

فإن حضوره هنا لا يدلّ على  -كما ظهر في المبحث الأول -ومع أنّ الشرط قد يُستعمل حجاجيًا لبناء علاقة تعليل 

لازم، التعليل، بل على لزومٍ دلاليّ يربط بين طرفي الشرط والجواب. وبهذا يختلف الاقتضاء عن السببيّة؛ فالأولى علاقة ت

 والثانية علاقة تعليل، وإن اشتركتا في البنية الشرطية

م المعنى وتكشف لوازمه في تهيئة المتلقي لفهمٍ أكثر 
ّ
سهم العلاقة الاقتضائيّة بوصفها آلية تنظ

ُ
ومن هذا المنظور، قد ت

 يرتبط بدرجة الوعي بالسياق وكيفية التلقي الفردي. استقرارًا للخطاب، وهو أثر

د هذه العلاقة وبناءً على ه جسِّ
ُ
ذا الأساس النظري، يمكن الآن الانتقال إلى تحليل النماذج القرآنية المختارة التي ت

 الاقتضائيّة، واستكشاف طرائق انتظامها داخل الخطاب وما تكشفه من لوازم دلاليّة.

م المعنى، يتجه الخطاب القرآني إ
ّ
ظهر كيف وبعد بيان طبيعة الاقتضاء بوصفه لزومًا دلاليًا ينظ

ُ
لى صورة تكليفية ت

]البقرة:  َّ خمخج حم حج جم جح ثم ُّٱيُنش ئ الاقتضاء حالة من الطمأنينة تستند إلى عدل التشريع، كما في قوله تعالى: 

032.] 



 
 
 

228 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

قرر أن التكليف الإلهي لا يقع إلا في حدود الطاقة الممكنة. ويقوم تركيب 
ُ
تكشف الآية عن قاعدة عقدية راسخة ت

ا يُنش ئ النفي ثم الاستثناء 
ً
على حصرٍ دلالي يحدّد مجال التكليف تحديدًا يُفهم منه أن الشريعة مرتبطة بوسع الإنسان ارتباط

ل هذا 
ّ
ف، دون أن يعتمد ذلك على تعليل خارجي، بل على الانتظام الداخلي للقول. ويشك

ّ
لزومًا ذهنيًا بين الحكم وقدرة المكل

برز انسجام التشريع مع 
ُ
 حجاجية ت

ً
د من صياغة الحصر بنية

ّ
تلازم يجعل « إلا وسعها»ثم « لا يكلف»الإمكان البشري، إذ يتول

فجاء نكرة للتعميم، وليشير إلى ذات « نفس»الحكم مستندًا إلى ميزان دقيق يقوم على عدلٍ مضمر في البنية اللغوية. أما لفظ 

 الإنسان بكل ما فيها من اختلاف في القدرة والتحمل.

هذا المعنى حين قرّروا أن التكليف مرتبط بالقدرة، وأن الله لا يفرض على عباده ما يعجزون وقد دلّ المفسرون على 

عرض القدرة سببًا للتكليف 0/488: 1424عنه )ابن عاشور، 
ُ
(، وهو بيان ينسجم مع طبيعة الاقتضاء الواردة في الآية؛ إذ لا ت

ف
ُ
ساقه مع طبائع النفوس. ويتّضح هذا كما في السببية، بل تأتي مقدّمة لاستحضار لازِمٍ دلاليّ ت

ّ
هم منه حكمة التشريع وات

، في توازٍ لفظيّ يجمع بين سلطان التشريع وموضوعه، وتنبثق «نفسًا»والمفعول « الله»المعنى من انتظام التركيب بين الفاعل 

فهم من لفظٍ صريح يدلّ عليها.
ُ
فهم من سياق الحصر أكثر مما ت

ُ
 منه دلالة الرحمة التي ت

يقتض ي مراعاة  -وفق صياغة الآية-ظهر هذا الانتظام اللغوي أنّ العلاقة هنا علاقة اقتضاء خالص؛ فالتشريع ويُ 

الوسع البشري، والوسع يقتض ي ألا يتجاوز التكليف حدوده الطبيعية. وهذا التلازم لا يقوم على علاقة العلة والمعلول، بل 

نشئه الصياغة من لزومٍ دلالي يجعل ال
ُ
حكم منسجمًا مع مقدّماته على نحوٍ شبه منطقي. ومن هذا المنظور يُمكن أن على ما ت

يتصوّر المتلقي وفق درجة وعيه بالسياق أن التكليف الإلهي لا يتصادم مع قدرته، مما قد يخفف ما يعتري النفس من قلقٍ 

 تجاه ثِقَل التكليف أو الخوف من التقصير؛ إذ يهّيئ انتظام البنية في الآية لقدر 
ً

من الاتساق الداخلي يُفهم بوصفه احتمالا

د من طبيعة الخطاب لا بوصفه أثرًا نفسيًا حتميًا.
ّ
 يتول

ظهر الآية نموذجًا دقيقًا للاقتضاء الحجاجي الذي يربط بين بنية التشريع وبنية الوعي، ويكشف عن انتظام 
ُ
وهكذا ت

المتلقي من خلال الصياغة نفسها، لا عبر تقرير خارجي، يجعل الحكم منسجمًا مع طاقة الإنسان انسجامًا يُبنى في ذهن 

 وبذلك يكتمل حضور العلاقة الاقتضائية في سياق يُبرز عدل الشريعة ورفقها ضمن بناء لغوي متماسك.

 ئى ُّٱوينتقل الخطاب إلى مستوى أعمق يكشف لزومًا دلاليًا يربط بين الإرادة البشرية وإرادة الله، كما في قوله تعالى: 
 [. 82]الإنسان:  َّ بىبن بم بز بر ئي

، بل تستدعي 
ً

بنى العلاقة الاقتضائية في هذه الآية على تلازم داخلي يُظهر أن إرادة الإنسان لا تتحقق استقلالا
ُ
في  –ت

إرادة الله التي تسبقها وتحيط بها. وهذا الاقتضاء لا يقوم على تعليل مباشر، بل على انتظام لغويّ يجعل نفي  –نظام القول 

 على لزومٍ دلاليّ يُبرز قيومية المشيئة الإلهية.الإ 
ً

 ثم استثنائها محمولا
ً

 رادة أولا

جاءت منفية لتعليق الإرادة « وما تشاءون »ويقدّم التركيب القرآني صورة دقيقة لهذا التلازم؛ فالجملة الفعلية 

شيئة الإنسانية، فيُفهم من هذا البناء أن فعل ليحدّد المجال الذي يمكن أن تتحقق فيه الم« إلا»البشرية، ثم جاء الاستثناء بـ 

الإنسان يقع داخل إطار المشيئة الإلهية لا خارجها. ويُسهم هذا الأسلوب في إنتاج إيقاع لغويّ تتوالى فيه النفي والاستثناء 

 محكومة من جهة، وأخرى حاكمة من جهة أخرى. وقد أش
ٌ
برز الترتيب الطبيعي بين الطرفين؛ إرادة

ُ
ار المفسرون إلى بصورة ت

هذا المعنى حين بيّنوا أن الآية تهدف إلى تقرير أن أفعال العباد لا تنفصل عن الإرادة الإلهية، وهو ما يتسق مع البنية التي 

 يُبنى عليه تحقق الإرادة البشرية.
ً

 تجعل المشيئة العليا أصلا



 
 

 
 

229 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

عل الإنسان سياق النفي ليُعرض في موقع ويتعزّز هذا البناء الحجاجي من خلال التقديم والتأخير، إذ يتصدر ف

الحاجة والافتقار، بينما يأتي ذكر الإرادة الإلهية في موضع الاستثناء حيث يظهر الحكم النهائي. ويؤدي هذا النسق إلى تلازم 

ا يُظهر العلا
ً
ى لازمًا لكل ما يريد الإنسان فعله، وهي صياغة تخلق حجاجًا هادئ قة بين طرفي معنوي يجعل إرادة الله مقتض ً

 الإرادة دون صدام أو تقريرٍ مباشر.

وقد يفهم المتلقي أن إدراك حدود الإرادة الشخصية يُسهم في تهذيب التوقعات وتقليل الشعور بالاضطراب أمام ما لا 

ظهر تبعية الإرادة البشرية قد 
ُ
د إحساسًا يستطيع تغييره، فيتهيأ بذلك قدر من الاتزان الداخلي. فالحقيقة اللغوية التي ت

ّ
ول

ُ
ت

نبثق من البنية الحجاجية نفسها، لا من خطابٍ وعظيّ أو تقرير نفس ي مباشر. وهكذا  بالتسليم والثقة بحكمة الله، وهو أثر

تنكشف العلاقة الاقتضائية في هذه الآية بوصفها بناءً دلاليًا يُعيد ترتيب العلاقة بين الإنسان وربّه، ويتيح للمتلقي فهمًا أكثر 

 رًا لسياق الإرادة ضمن النظام الرباني.استقرا

ومن الاقتضاء العقدي الذي بيّن لزوم الإرادة البشرية للمشيئة الإلهية، ينتقل الخطاب إلى مستوى أخلاقي يكشف 

 [. 000]البقرة:  َّ سح سج خم خج حم حج جم ُّٱتلازم العمل والجزاء، كما في قوله تعالى: 

تلازم دلالي يجعل محبة الله نتيجة ملازمة للتوبة والتطهر، ويؤكد هذا  تقوم العلاقة الاقتضائية في هذه الآية على

ا يحكمه انتظام البنية اللغوية. ويكشف تكرار الفعل « إنّ »التلازمَ التوكيدُ بـ 
ً
عن « يحب»الذي يربط بين السلوك والجزاء ربط

يجمع بين طهارة الباطن وطهارة الظاهر في بنية نسق بلاغيّ يرسّخ معنى القرب الإلهي، إذ يتردد اللفظ مرتين في سياق واحد ل

 معنوية واحدة.

اللتين تحملان دلالة الاستمرار، فالتوبة المتجددة « المتطهرين»و« التوابين»ويتّضح هذا التلازم من الصيغتين 

ترتيب معنويّ « ينالتواب»والتطهر الدائم يجعلان محبة الله مفهومة من صلب البنية، لا من تعليل خارجي. ويظهر في تقديم 

 يُبرز مركزية البعد الداخلي، بينما يأتي التطهر امتدادًا طبيعيًا له، فيتحقق الاتساق بين صفاء القلب ونقاء السلوك. 

ومن انتظام هذا البناء قد يتشكل لدى المتلقي إدراكٌ يوازن بين العمل والقبول، فيتهيأ لقدر من الطمأنينة المرتبطة 

لسلوك ونتيجته. وإذا تلقّى المؤمن خطاب المحبة على هذا النحو فقد يُسهم ذلك في تهدئة شعور الذنب بفهم العلاقة بين ا

وتعزيز الرغبة في التوبة والتزكية. وبهذه الصورة تتكامل دلالة الاقتضاء الأخلاقي مع ما سبقها من صور الاقتضاء، فيربط 

ا ها
ً
ا يتيح للمتلقي بناء فهم مستقر لمنطق الجزاء الأخلاقي في القرآن.الخطاب بين التوبة والطهارة وبين محبة الله ربط

ً
 دئ

ومع تعاقب صور الاقتضاء التي تكشف مراحل الانتقال من حدود التكليف إلى مقام الإرادة ومحبة الله، يمض ي 

 ّٰ ِّ ُّ َّ ٍّ ٌّ ىٰ ُّٱالخطاب إلى بُعد جزائي يقوم على تلازمٍ بين الإيمان والتثبيت، كما في قوله تعالى: 

 [. 07]إبراهيم:  َّ ئىئن ئم ئز ئر

وتقوم العلاقة الاقتضائية في هذه الآية على لزوم دلالي يجعل التثبيت الإلهي نتيجة ملازمة للإيمان الحق، في سياق 

ا، بل مقتض ى يتشكل من داخل بنية الإيمان نفسها. ويأتي الفعل المضارع 
ً
« يُثبّت»يُظهر أن رسوخ النفس ليس عنصرًا طارئ

 تنتظم حوله دلالة النص، بينما تشير صيغة التضعيف إلى التكثير متصدّرً 
ً

ا الجملة ليبرز فعل العطاء الإلهي بوصفه أصلا

 والاستمرار، مما يمنح التثبيت معنى متجدّدًا يلازم المؤمن في مواضع الابتلاء.

الشبهات، وهو تعبير اسميٌ  عن قاعدة معنوية تستند إلى إيمان راسخ لا تتنازعه« القول الثابت»ويكشف التعبير 

بنى عليه آثار التثبيت. وقد نبّه المفسرون إلى أنّ القول الثابت هو كلمة الإيمان، أو هو ما يقوم في 
ُ
يُحيل إلى ثباتٍ مستقرّ ت



 
 
 

230 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

ى من مقتضيات هذا اليقين. ومن انتظام التركيب يظهر أن الإيمان يقتض ي  القلب من يقين، فيكون التثبيت الإلهي مقتض ً

ا في السلوك، وهو تلازم دلالي يبرز طبيعة العلاقة الاخلاقية بين المبدأ وأثره دون اعتماد ال
ً
ثبات، وأن الثبات ذاته يُنتج رسوخ

 على تعليل صريح.

، إذ يُظهر تكرار الجارّ امتداد التثبيت عبر «في الحياة الدنيا وفي الآخرة»ويتعزّز هذا التلازم بالازدواج التركيبي في قوله: 

راحل الوجود الإنساني، فلا يقف عند زمن محدود. ويكشف هذا التوازي عن بُعد حجاجيّ هادئ يجعل الضمان الرباني م

، ويُعيد تشكيل إدراك المتلقي لطبيعة العون الإلهي، إذ يدرك 
ً
أنّ الثبات ليس معتمدًا  —في ضوء انتظام المعنى  —شاملا

 التجربة البشرية.على قوته وحدها، بل على تأييد يتجاوز حدود 

د لدى المتلقي، بحسب وعيه بالسياق، شعور 
ّ
بالطمأنينة إلى قدرة الإيمان على موازنة  ومن هذا البناء يمكن أن يول

الاضطراب الداخلي، فيتهيأ لقدر من الاستقرار الذي يتولد من فهم العلاقة بين إيمانه وبين ما يترتب عليه من تثبيت. وهذا 

 .لحجاجية التي تجمع بين الإيمان والرسوختتيحه البنية ا الأثر

ثمّ يتجه الخطاب إلى اقتضاء معرفي يكشف حدود العلم البشري ويُظهر تلازم القصور الإنساني مع كمال العلم 

]لقمان:  َّ هٰ هم هج نه نم نخنح نج مم مخ مح مج لهلم لخ لح لج كم كل ُّٱالإلهي، كما في قوله تعالى: 

84 .] 

ى للاستسلام لعلم الله المحيط، لا  تقوم العلاقة الاقتضائية هنا على لزوم دلالي يجعل جهل الإنسان بما سيأتي مقتض ً

من باب التعليل، بل من انتظام البنية التي تضع محدودية معرفة الإنسان في مقابل شمول العلم الإلهي. ويؤسس النفي بـ 

برز امتداد الجهل عبر الزمن، إذ ي« تدري »مع الفعل المضارع « ما»
ُ
تأكد عدم الدراية في كلّ لحظة، مما يجعل صورة لغوية ت

 الجهل حالة ملازمة للإنسان بطبيعته.

 بلاغية محكمة تتدرج في عرض جوانب الجهل البشري، فيُعاد اللفظ « وما تدري نفس»ويظهر التكرار في التعبير 
ً
بنية

د من هذا التكرار إيقاع متصاعد نفسه ليجمع بين عدم العلم بما ينتظر الإنسان من كسب، وعدم علمه بمصير موته، فيتو 
ّ
ل

لتكتمل المقابلة بين الطرفين، إذ تتقابل « إن الله عليم خبير»يُرسّخ حضور المعنى في ذهن المتلقي. ويأتي الختام بقولـه تعالى: 

معرفيّ جملة النفي التي تحصر جهل الإنسان مع جملة التوكيد التي تقرر كمال العلم الإلهي، فيظهر في هذا التباين نسق 

 يقوم على لزوم التسليم للعلم الرباني في مقابل العجز البشري.

ستدعى منها النتيجة، وهي الإذعان 
ُ
وتكشف الآية في مجموعها عن علاقة اقتضائية تجعل جهل الإنسان مقدمة ت

ل هذا النظام من خلا –لعلم الله وحكمته. فالإنسان الذي لا يملك معرفة ما سيكسب غدًا ولا يدرك موضع موته يُفهم 

ا لفوض ى مجهولة، بل خاضع لعلم شامل. ويُسهم هذا  –اللغوي 
ً
أنه محتاج إلى مرجع أعلى يطمئنه إلى أن الغيب ليس متروك

البناء في تشكيل حجة عقلية هادئة، قوامها المقابلة بين النفي والتوكيد، مما يجعل الإدراك بحدود المعرفة البشرية جزءًا من 

فرض من خارج النص.انتظام الخطاب، لا
ُ
  نتيجة تقريرية ت

وقد يشعر المتلقي، تبعًا لقدرته على التفاعل مع السياق، بأن الإحاطة الإلهية تفتح طريقًا للطمأنينة أمام قلق 

المجهول. فالمعنى الذي يقرر جهل الإنسان بالغد قد يخفف من التوتر الملازم لتوقع الأحداث، إذ يُعاد توجيه الوعي نحو علم 

إلهي محيط. ويتولد من انسجام العلاقة بين المقدمة والنتيجة داخل الخطاب، ويتيح للمتلقي بناء توازن بين ارتباك المعرفة 

 البشرية وثقة القلب بحكمة الله، فيتشكل من ذلك قدر من السكينة التي تعين على مواجهة المستقبَل دون اضطراب.



 
 

 
 

231 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

 تى تن ُّٱيجعل الإحسان طريقًا إلى الرحمة الإلهية، كما في قوله تعالى: وفي امتداد هذا النسق، يبرز اقتضاء روحي 
[. ويقوم وجه 12]السجدة:  َّ لم كي كى كم كل كا قي قى في فى ثي ثى ثن ثم ثز ثر تي

عرض الجملة الحصرية بـ 
ُ
« إنما»الاقتضاء هنا على تلازم دلالي يجعل الإيمان الحق مستدعيًا لأفعال الخضوع الظاهرة، إذ ت

ا لتحديد هوية المؤم
ً
نين على نحو يُظهر أن الإيمان الذي يتفاعل مع التذكير يقتض ي بالضرورة سجودًا وتسبيحًا وترك

للاستكبار. ويعتمد النص في هذا البناء على أفعال الحركة المتتابعة، فيجعل منها نسقًا يبيّن تدرّج الفعل من الخضوع البدني 

 قاد في السلوك.إلى التنزيه القلبي، في ارتباط لغوي يكشف أثر الاعت

قدّم الآية مشهدًا بلاغيًا نابضًا، تتوالى فيه أفعال 
ُ
، في إيقاع متدرّج يعكس حركة «سبّحوا»، «سُجّدًا»، «خرّوا»وت

رّوا»داخلية تميل إلى الخضوع. فالفعل 
َ
لتجسّد هيئة « سُجّدًا»يوحي بالسقوط السريع المفعم بالمهابة، وتأتي صيغة « خ

عن الجانب الروحي الذي يتلو السجود، فيكون « سبّحوا»يف بعدًا تصويريًا، بينما يكشف الفعل السجود بصورة صوتية تض

ليجمع بين طهارة السلوك الظاهر وانكسار القلب، في تلازم « وهم لا يستكبرون»التسبيح امتدادًا للخشوع. ويأتي الختام بـ 

 يدلّ على أن الاستكبار يقف في الجهة المناقضة من الإيمان.

قد وُصف أصحاب هذا المقام في التفسير بأنهم لا يستكبرون لا بقلوبهم ولا بأبدانهم، فيمتنعون من الانقياد لها، بل و 

متواضعون لها، قد تلقوها بالقبول والتسليم، وقابلوها بالانشراح والتسليم، وتوصلوا إلى مرضاة الرب الرحيم، واهتدوا بها 

 .(182 ، ص1444إلى الصراط المستقيم" )الحضريتي، 

ب عليها لوازم من 
ّ
ويقوم البناء الحجاجي في الآية على علاقة اقتضائية واضحة، إذ يُعرض الإيمان في صورة عملية ترت

د هذه الآثار ليس حاضرًا وفق منطق الآية. وقد أشار 
ّ
الخضوع والذكر، فيُفهم من سياق الحصر أنّ الإيمان الذي لا يول

وصفوا المؤمنين بأنهم يقابلون التذكير بالقبول والتواضع، ويتلقّون الآيات بروح من الانشراح،  المفسرون إلى هذا المعنى حين

فتتكوّن لديهم حالة من الانقياد تجمع بين الظاهر والباطن، وهو ما ينسجم مع طبيعة الاقتضاء في النص الذي يجعل أثر 

 الإيمان متجسّدًا في هيئة وسلوك.

يشعر المتلقي، بحسب قدرته على استحضار المعنى، بأن السجود والتسبيح وترك ومن انتظام هذه البنية قد 

يضع الإنسان أمام  -كما تصوره الآية-الاستكبار تمثل مسارًا عمليًا يخفف من توترات النفس ويعيد ترتيب الداخل. فالسجود 

ضا، وترك الاستكبار يحرّر النفس من ثقل عظمة الخالق فينصرف عنه دافع الكِبر، والتسبيح يفتح في القلب باب الحمد والر 

 ينشئه انتظام العلاقة بين 
ً

الأنا، وهي عناصر قد تسهم في إحداث شكل من الاتزان النفس ي. ويُفهم هذا الأثر بوصفه احتمالا

اد بالسلوك الإيمان ولوازمه في النص، لا بوصفه نتيجة قطعية، وبذلك تتكامل الدلالة الروحية والعملية في إطار يربط الاعتق

ا يُفض ي إلى فهم أعمق للخطاب القرآني.
ً
 ربط

ومن هنا يتبيّن اقتضاءٌ معرفيٌّ يربط بين إدراك صفات الله ووجوب عبادته، في تلازم يجعل الوعي بربوبيته طريقًا 

 تيتى تن تمتز تر بي بى بن بم بز بر ئي ئى ئن ئم ئز ئر ُّٱطبيعيًا للخضوع له، كما في قوله تعالى: 

 [. 8]يونس:  َّ كمكل كا قي قى فيفى ثي ثى ثن ثم ثز ثر

ساق الأفعال الإلهية في سياق  تقوم العلاقة
ُ
 ملازمة للمعرفة بصفات الله، إذ ت

ً
على لزوم دلالي يجعل العبادة ثمرة

متدرّج يبدأ بالخلق، وينتقل إلى الاستواء، ثم التدبير، ثم نفي الشفاعة بغير إذنه، ليتهيّأ السياق للأمر بالعبادة بوصفه نتيجة 

 لمقدمات.طبيعية لتلك ا



 
 
 

232 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

ظهر هيمنة الله على الكون، مما يعمّق في ذهن 
ُ
 جليلة ت

ً
ويكشف النسق البياني في الآية عن صعود دلالي يضمّ أفعالا

أساس الوجود، والاستواء على العرش يشير إلى السيادة، وتدبير الأمر دليل « خلق»المتلقي صورة القدرة المطلقة. فالفعل 

ليربط ما تقدم بنتيجة الخطاب، بينما يضفي « ذلكم»لتجاء إلى غير الله. ويأتي اسم الإشارة الإحاطة، ونفي الشفاعة يقطع الا

ب وربه، فيغدو الأمر في « ربّكم»التعبير 
َ
ق الصلة بين المخاط

ّ
 امتدادًا لما سبقه من صفات.« فاعبدوه»بعدًا خاصًا يوث

ظهر الآية علاقة اقتضائية واضحة؛ فذكر صفات القدرة ليس غاي
ُ
ة في ذاته، بل تمهيد لفظيّ يبني عليه النص وت

 واجبة، 
ٌ
ستخلص منها عبادة

ُ
نتيجته. فالبنية لا تعرض صفات الله باعتبارها معلومات معرفية جامدة، بل باعتبارها مقدمات ت

د من طبيعة السياق. وقد أشار المفسرون 
ّ
 داخليًا يتول

ً
إلى هذا الرابط بحيث يصبح الانتقال من الإدراك إلى الامتثال انتقالا

 حين بيّنوا أنّ الأمر بالعبادة يأتي بعد إقامة الدليل على استحقاق الله لها، وهو ما ينسجم مع منطق الاقتضاء في الخطاب.

وقد يدرك المتلقي، تبعًا لقدرته على استيعاب هذه المقاصد، أنّ ترتيب الأفعال الإلهية في الآية يفتح أمامه أفقًا من 

عيد توجيه الوعي نحو مصدر واحد يملك الأمر كله، ما قد يخفف حدّة القلق تجاه ما  السكينة؛ فمعرفة
ُ
الخالق المدبّر ت

 يستفاد من تماسك المعنى وانتقاله الهادئ 
ً

يجري في الكون. وفي هذا الإطار يمكن أن ينشأ شعور بالطمأنينة بوصفه احتمالا

سهم في استقرار النفس.من صفات الله إلى الأمر بعبادته، فيلتقي الإدراك الم
ُ
 عرفي بالتوجه العملي في صورةٍ قد ت

بنى العلاقة هنا على لزوم دلالي يجعل نفي الظلم 
ُ
ويتصل مسار الاقتضاء بما يكشفه القرآن من عدل الله المطلق؛ إذ ت

 [. 42]النساء:  َّ بمبز بر ئي ئى ئن ئم ُّٱنتيجة ملازمة لصفة العدل الإلهي، كما في قوله تعالى: 

بنى ا
ُ
قاعدة جزائية مفادها أن عدل الله يقتض ي انتفاء الظلم مهما صغر، وهو ما تمّ بناؤه على صياغة  لآية علىت

دة و« إنَّ »ويُنش ئ الجمع بين  محكمة تجمع بين التوكيد والنفي والتصغير. ِ
ّ
النافية حصرًا دلاليًا يُثبّت حقيقة العدل « لا»المؤك

بصيغة الفعل المضارع ليعطي المعنى امتدادًا « لا يظلم»م هذه الصفة. ويأتي التعبير الإلهي، فيجعل نفي الظلم لازمًا من لواز 

الصورة البلاغية؛ إذ يتلاقى فيه الوزن الدقيق والحجم المتناهي في الصغر ليجسّد « مثقال ذرة»مستمرًا، بينما يعمّق تركيب 

 أقص ى درجات التنزيه عن الظلم.

اقتضائية تنبني على مقابلة دقيقة بين طرفين: فعل إلهي منفي لا يمكن أن  ويكشف هذا التركيب المركز عن علاقة

ر أن يغيب عن العدل الإلهي. ومن تلازم هذين الطرفين يتأسس المنطق الحجاجي  يتلبّس بالظلم، ومقدار بالغ الدقة لا يُتصوَّ

 ن الجزاء الإلهي محكم لا يعتريه خلل.للآية؛ فالعدل الكامل يقتض ي نفي الظلم، ونفي الظلم يفض ي إلى يقين المتلقي بأ

؛ وهي صياغة شديدة «مثقال ذرة»، «لا يظلم»، «إنّ »ويبرز البناء البلاغي في اختزال المعنى في ثلاث لبنات لغوية: 

حقق ما يسميه البلاغيون الإيجاز المحكم، إذ تسوق الحجة بأقصر صورة وأوضحها. ويقوّي الإيقاع الصوتي 
ُ
الاقتصاد ت

 أثرَها في نفس المتلقي، فيستقر معنى العدل على نحو واضح. -بما تحمله من تقابل بين النفي والتوكيد- للجملة

وقد ينشأ عن هذا الاقتضاء الشعور بالأمان من الجور، ويخفف قلقه من المصير أو تقلبات الحياة. فحين يدرك أن 

خلاقيٌّ منضبط، وشعور بالسكينة قائم على الإيمان بأن العدل ميزان الله لا يغفل عن أقل الأعمال وزنًا، قد ينمو لديه وعيٌ أ

الإلهي شامل لا يستثني شيئًا. وهكذا يلتقي الاقتضاء الدلالي في الآية مع إمكانية بناء توازن نفس ي ينبثق من ثقة المؤمن بعدل 

 ربه.

 تي تى تن تم تز تر بي ُّٱالإحاطة الإلهية، كما في قوله تعالى:  ويتجه الخطاب بعد ذلك إلى صورة تبرز

 [. 034]البقرة:  َّ ثنثم ثز ثر



 
 

 
 

233 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

ا، في بناء يُظهر  قة بما في النفس، ظاهرًا كان أو خفيًّ
ّ
يقوم وجهُ الاقتضاء هنا على لزوم دلالي يجعل المحاسبة متعل

بدوا»وتعتمد الآية على مقابلة بين فعلين متضادين:  شمول الرقابة الإلهية وإحاطتها.
ُ
خفوه»و« ت

ُ
ب حالتي ، في صياغة تستوع«ت

الإعلان والكتمان معًا، فيتكوّن من هذا التضاد نسقٌ بلاغيّ يقدّم الإحاطة الإلهية من طرفيها. ويُسهم هذا التوازي في ترسيخ 

المعنى في وعي المتلقي؛ إذ يجعل ما في النفس برغم خفائه في حُكم الظاهر عند الله. ويمنح هذا الشمول بعدًا حجاجيًا يُظهر أن 

 الفعلين لا يهدف إلى الترتيب أو التعليل، بل إلى بيان تمام الإحاطة. التقابل بين

ى العلاقة الاقتضائية في الجملة الشرطية من كون المحاسبة لا تأتي بوصفها نتيجة سببية لفعل الإبداء أو 
ّ
وتتجل

ستدعى في جواب الشرط على سبيل يُ  الإخفاء، بل بوصفها لازمًا معنويًا يستدعيه انتظام البنية الشرطية. فوجود ما في النفس

ة ومعلول، بل علاقة تلازم دلالي يربط 
ّ
ب على سبب محدد. وهكذا يتبيّن أن الاقتضاء هنا ليس علاقة عل

ّ
الإحاطة لا الجزاء المرت

 بين حال النفس وبين حكم الآية العام في بيان شمول العلم الإلهي.

تبع ويقدّم هذا التركيب رؤية بلاغية تستند إلى الاقتص
ُ
اد والإحكام؛ إذ جُمعت حالتان متقابلتان في جملة واحدة، ثم أ

المتصدر للجملة الجوابية ليظهر قوة الارتباط بين مضمون النفس ومقتض ى المحاسبة. ويُسهم « يحاسبكم»ذلك بالفعل 

ن ما في داخله واقعٌ في في تصوير استمرارية المعنى وتجدد سلطانه، بما يعزز إحساس المتلقي بأ« يحاسبكم»الفعل المضارع 

 حُكم العلم الإلهي مهما خفي.

وقد يُفض ي هذا البناء اللغوي إلى أثر نفس ي؛ إذ يشعر المتلقي بأن اتساق السلوك الظاهر مع الباطن ضرورة تنتج عن 

توى من الوعي وعيه بشمول العلم الإلهي، مما قد يخفف من الاضطراب أو التردد في تقدير الأفعال والنيات. ويتيح هذا المس

 إمكانَ توازن داخلي، يتولد من إدراك أن ما في النفس لا ينفصل عن منظومة المحاسبة الإلهية التي أحاطت بكل ش يء علمًا.

ظهر انحصار القدرة على كشف الضر بالله وحده، كما 
ُ
ويجيء الخطاب بعد ذلك بصورة جديدة من صور الاقتضاء، ت

 [. 17]الأنعام:  َّ كلكخ كح كج قم قح فم فخ فح فج ُّٱفي قوله تعالى: 

برز يقين التعلق بالله وحده. تظهر الآية تلازمًا ودلاليًا
ُ
 يربط بين وقوع الضرّ وإحكام الحصر في كشفه، في بنية ت

لا يقدّم علة ينتج عنها الجواب، بل يمهّد لمعنى سابق « إن يمسسك الله بضرّ »وتعتمد الآية بناء الشرط والحصر معًا؛ فالشرط 

مقام « إلا»، حيث أقيمت «فلا كاشف له إلا هو»وهو انفراد الله بالكشف. ولهذا جاء الجواب بصيغة قصر قوية  على الشرط

 لازمة لمقام الألوهية لا لسببٍ 
ً
الفصل الذي يحصر الفاعلية في جهة واحدة دون سواها، ليظهر الاقتضاء بوصفه نتيجة

 أحدثه المسّ بالضر.

 « يمسسك»ويكشف اختيار الفعل 
ً
مهما —بلاغية؛ إذ يصوّر الضر في أدنى مراتبه، مما يدل على أنّ كشفه دقة

تفيد الثبات والدوام، في حين يوقد الجمع « لا كاشف له إلا هو»لا يملكه إلا الله. كما أنّ الجملة الاسمية في الجواب —دقّ 

 حجاجية تجعل الحصر أقرب إلى اليقين الراسخ.
ً
 بين النفي والاستثناء طاقة

س علاقة الاقتضاء هنا على بيان ملازمة دلالية بين أمرين: انكشاف العجز البشري أمام أدنى مسّ من الضر، وتتأسّ 

ستدعى فيه 
ُ
 سببيًا بين المسّ والكشف، بل تقريرٌ لمبدأ عقدي ت

ً
وانحصار القدرة على كشفه في الله وحده. فليس السياق تعليلا

 اللغوية.النتيجة بوصفها حقيقة مطلقة ملازمة للمقدمة 

وقد يثمر هذا البناء في توجيه المتلقي إلى نقل نظره من وسائله المحدودة إلى القدرة الإلهية المطلقة، مما قد يخفف 

د نوع من التوازن الداخلي بين الإحساس 
ّ
حدّة الخوف أو القلق عند مواجهة الابتلاء. ومن خلال هذا الوعي، يمكن أن يتول

 الله، وهو توازن يستند إلى انتظام الحجة القرآنية واستقرار دلالاتها.بالعجز وبين الثقة في تدبير 



 
 
 

234 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 سج ُّويكشف الخطاب القرآني عن علاقة اقتضائية دقيقة تربط الإحسان بقرب الرحمة الإلهية، كما في قوله تعالى: 
 [. 22]الأعراف:  َّ صم صخ صح سم سخ سح

م الخبر على لزوم دلالي يجعل الرحمة ملا  في الآيةيقوم وجه الاقتضاء  على المبتدأ « قريب»زمة للإحسان، إذ يُقدَّ

د من السياق نفسه.
ّ
 تتول

ً
 ليكتسب معنى الخصوصية والاهتمام، ويجعل من القرب نتيجة

بما تحمله من رقة صوتية وإيحاء بالانفتاح الزمني، فتمنح المعنى حضورًا لطيفًا يلامس المتلقي « قريب»وتبرز كلمة 

ثواب الله الذي وعد المحسنين على إحسانهم في الدنيا قريب »الإلهية. وقد ورد في التفسير أن  بصورة توحي بقرب الرعاية

، وأن اختيار «وليس بينهم وبين أن يصيروا إلى ذلك من رحمته وما أعدّ لهم من كرامته إلا أن تفارق أرواحهم أجسادهم… منهم

 (.0/137: 1422يرتبط بإرادة قرب الوقت )الغنيمان، « قريب»لفظ 

هذا الارتباط الداخلي بين العمل وجزائه، فيغدو الإحسان محورًا « مِنَ المحسنين»ويعزّز تقديم الجار والمجرور 

قوة تقريرية تجعل دلالة « إنّ »تستدعى معه الرحمة وفق انتظام دلالي لا يحتاج إلى تعليل خارجي. كما يضفي تصدير الجملة بـ

ا في السياق.
ً
 القرب أكثر رسوخ

امل البنية البلاغية للآية في مشهد لغوي يجمع بين صفاء الفعل وامتداد الرحمة، إذ يعكس الإحسان حالة من وتتك

ل لدى المتلقي « قريب»الانفتاح والتجاوز، بينما يصوّر لفظ 
ّ
حضورًا ربانيًا يتجاوب مع هذا السلوك. ومن هذا النسق تتشك

 بما يتيحه الإحسان من لمحة من السكون الداخلي، تبعًا لدرجة استيعابه 
ً

لمعاني الخطاب؛ فالقرب في هذه الآية يبدو متصلا

 نقاء واستقامة، فيضع الإنسان أمام معنى يستدعي الطمأنينة دون أن يُفصح النص عنها مباشرة.

الوعي  ومع هذا البناء المتدرّج، يعرض الخطاب وعدًا يقوم على اقتضاءٍ يربط بين العسر واليسر في تلازمٍ يعيد تشكيل

عُسْرِ يُسْرًابالابتلاء، كما في قوله تعالى: ﴿
ْ
 دلالية تجعل اليسر « مع العسر»والتقديم في « إنَّ »﴾. ويُبرز التوكيد بـإِنَّ مَعَ ال

ً
ملازمة

ف يجمع بين الإيجاز والإحكام.
ّ
 مقترنًا بالعسر اقترانًا بنيويًا، لا لاحقًا له، في تركيب مكث

مع الضيقة سعة ومع الشدة رخاء ومع الكرب فرجًا، وأن التعبير بـ)مع( "قتران بقولهم إنّ وقد بيّن المفسرون هذا الا

(. ويكشف هذا التفسير عن 098، ص12، ج1410)صديق حسن خان،  "يفيد سرعة مجيء اليسر حتى كأنه مقارن للعسر

، فتُفهم الملازمة بين الطرفين من ذات الأساس اللغوي للاقتضاء في الآية؛ إذ يجعل معنى المصاحبة جزءًا من نسيج التركيب

 البنية دون حاجة إلى تعليل خارجي.

شير « يسرًا»ويؤدي تقديم الجار والمجرور وظيفة تمهّد لظهور اليسر في موضع النتيجة، بينما يضفي تنكير 
ُ
 دلالية ت

ً
سعة

سهم الجملة الاسمية في تثبيت المعنى وتوكيد
ُ
 مستقرة داخل إلى تعدّد وجوه الفرج وتنوّعها. وت

ً
ه، فيبدو اليسر ملازمًا للعسر ملازمة

 النظام الدلالي.

قيمه 
ُ
ويكشف هذا الربط عن نسق حِجَاجي يُعيد ترتيب إدراك المتلقي للعسر؛ إذ يُنقل من ضيق اللحظة إلى أفقٍ أوسع ت

سق هذا المعنى مع مقصد الآية في  البنية اللغوية نفسها، لأن اليسر في منطق الآية جزءٌ من طبيعة الابتلاء، لا عارضٌ يأتي
ّ
بعده. ويت

 تهيئة وعي يوازن بين إدراك الشدّة واستحضار سعة الفرج.

العسر -دلالة الاقتضاء لتشمل مسارًا حِجَاجيًا يربط مستويات متعددة من الخطاب  تتوسعومع اكتمال وعد اليسر، 

مٍ داخلي يجعل اليسر ملازمًا للعسر في كل موضع يرد فيه هذا ضمن شبكة دلالية تكشف عن انتظا -والفرج، والابتلاء والتيسير 

 النسق.



 
 

 
 

235 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

وختامًا، يتبيّن من خلال تتبّع الآيات محلّ الدراسة أنّ العلاقة الاقتضائية ليست آلية دلالية منفصلة، بل إطار حجاجي 

 النفس الإنسانية،
ُ
ومتطلباتُ الاتزان الروحي والعقلي. وقد  متكامل يقوم على لزومٍ داخليّ تنتظم به صفاتُ الله تعالى، وحقيقة

كشفت الآيات، عبر تراكيبها المحكمة وإيقاعاتها المنتظمة وصيغها البلاغية المتنوعة، عن نسقٍ تتشابك فيه المعاني الظاهرة مع 

د من انتظام البنية اللغوية ما يفتح أمام المتلقي احتمالاتٍ من الطمأنينة
ّ
والسكون. وهكذا لا  مقتضياتها الباطنة، بحيث يتول

دًا لغيره، فتتتابع  تنفصل البنية الوجدانية للنص عن بنيته اللغوية، بل تتكوّن من خلال التلازم الدلالي الذي يجعل كل معنى ممهِّ

 الدلالات ويتهيّأ معها أثرٌ نفس يّ قد يسهم في بناء توازنٍ داخليّ تبعًا لدرجة وعي المتلقي واستجابته للسياق.

 :النتائج

م بوصفها علاقة آلية، بل بوصفها بناءً حجاجيًا يعيد تنظيم 1 قدَّ
ُ
. تبيّن أن العلاقة السببيّة في الخطاب القرآني لا ت

ا يُظهر التعليل في سياقٍ محكم، بحيث يتهيّأ المتلقي لاستقبال الجزاء حتى قبل 
ً
المعنى عبر ربط السلوك بنتيجته ربط

 التصريح به.

ف أدوات لغوية متعددة في بناء السببيّة. أظهرت الآيات أن القرآ0
ّ
كأساليب الشرط، والباء السببية، والتقديم، - ن يوظ

ل الحجة داخل البنية اللغوية. -وصيغ التوكيد
ّ
رسّخ الارتباط بين الفعل وأثره، وتكشف كيفية تشك

ُ
 وهي أدوات ت

حدِث أثرًا نفسيًا 8
ُ
مثل  من خلال ربط أفعالي المتلقي واستجابته حسب وع. دلّ التحليل على أن العلاقة السببيّة قد ت

الذكر، والإنفاق، والعمل الصالح، والصبر بنتائج نفسية كالسكون، واتساع الأمل، ونفي الخوف، والشعور 

ستفاد من انتظام البنية اللغوية لا من الوعظ المباشر.
ُ
 بالكفاية؛ وهي آثار ت

مارسة العملية في شبكة دلالية تجعل الفعل التعبدي أو الأخلاقي . اتضح أن السببيّة تربط بين الداخل النفس ي والم4

 لإعادة الاتزان الشعوري، في نظام يجمع بين القول والتوجيه والسلوك.
ً

 مدخلا

. بيّنت النصوص أن السببيّة تمتد من الفرد إلى الجماعة؛ فارتباط نصرة الدين بنصر الله وتثبيت الأقدام يكشف 2

 ا يُعيد بناء معنى الثقة والقدرة على مواجهة التحديات.بُعدًا نفسيًا جماعيً 

. أظهرت الدراسة أن العلاقة الاقتضائية من أدقّ العلاقات الحجاجية، لأنها تقوم على لزوم دلالي لا على التعليل 2

 المنتظم. المباشر؛ فالنتائج تتولد من نظام الخطاب ذاته، مما يعزز بناء المعنى عبر الإيحاء والانتقال الداخلي

ل ركنا لغويًا أساسيًا في إبراز الاقتضاء، خصوصًا في  -الصريحة أو المضمرة- . أثبتت النماذج أن الجملة الشرطية7
ّ
تمث

الآيات التي تربط بين صفات الله وآثارها في النفس الإنسانية، بحيث يتشكل المعنى من تلازمٍ ذهني أكثر منه من 

 علاقة سببية.

الاقتضاء يسهم في تحقيق الاتساق النفس ي عبر تتابع مستويات الخطاب: من الرحمة والعلم . كشف التحليل أن 3

 والمحبة، إلى التثبيت والمعية، بما يهيئ المتلقي لاستقبال المعنى بدرجة أعلى من الهدوء والانسجام.

لوازمها في تسلسل منطقي، مما  . دلّ السياق على أن العلاقة الاقتضائية تعمل بصورة تراكمية؛ إذ تتوالد المعاني من9

 يجعل الدلالة القرآنية تقوم على انتظام داخلي لا يحتاج إلى التصريح أو المباشرة.

شعر المتلقي بأن المعنى ينبثق من بنية النص 12
ُ
ا، لأنها ت

ً
. اتضح أن العلاقة الاقتضائية قد تنتج أثرًا نفسيًا ملحوظ

 يعزز شعور الطمأنينة والانفتاح على الهداية تبعًا لدرجة الوعي بالسياق.ولوازمه، لا من إلزام خارجي، وهو ما قد 

 



 
 
 

236 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

 التوصيات 

، ضمن مقاربات تجمع بين البلاغة بعاد النفسية. دعوة الباحثين إلى توسيع الدراسات التي تربط بين البنى البلاغية والأ1

 النفس اللغوي.علم وتحليل الخطاب و 

في تنظيم  في تطوير مناهج تعليم البلاغة والتفسير، بإبراز دور العلاقات الحجاجية. الإفادة من نتائج هذه الدراسة 0

 المعنى وتوجيه عملية التلقي.

. تشجيع تطبيق النظريات الحجاجية الحديثة في تحليل النص القرآني، مع مراعاة خصوصيته البلاغية والدلالية، بما 8

 يتيح فهمًا أعمق لآليات بناء المعنى.

 المراجع:

 هـ(. الموسوعة القرآنية، مؤسسة سجل العرب.1422الإباري، إ. إ. )

 م(. القلق: أسبابه ومظاهره وأساليب علاجه. عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب.0228إبراهيم، ع. ا. )

 (. دار المدني.1(. دلائل الإعجاز )تحقيق: م. شاكر؛ ط1990الجرجاني، ع. ق. )

 ع. ق. )د.ت(. أسرار البلاغة )تحقيق: م. م. شاكر(. دار المدني. الجرجاني،

 (. الهيئة المصرية العامة للكتاب.4(. الخصائص )تحقيق: م. ع. النجار؛ ط1999ابن جني، أ. ف. ع. )

 (. صفحات للدراسات والنشر.3(. التداولية والحجاج ومداخل ونصوص )ط0223الحباشة، ص. )

 هـ(. أثر عمل القلب على عبادة الذكر والدعاء. مكتبة الملك فهد الوطنية.1444الحضريتي، إ. ب. ح. )

 (. عالم الكتب الحديثة.0(. الحجاج في الشعر العربي: بنيته وأساليبه )ط0211الدريدي، س. )

 (. دار إحياء التراث.8هـ(. مفاتيح الغيب )التفسير الكبير( )ط1402الرازي، ف. د. )

 (. دار الكتاب العربي.8هـ(. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل )ط1427أ. ) الزمخشري، أ. ق. م. ب. أ.

 (. دار الفكر العربي.0(. علم اللغة: مقدمة للقارئ العربي )ط1997السعران، م. )

 .(. دار الكتاب الجديد المتحدة1(. الحجاج والحقيقة وآفاق التأويل: بحث في الأشكال والاستراتيجيات )ط0212الشبعان، ع. )

 (. دار الكتاب الجديد.1(. استراتيجيات الخطاب: مقاربة لغوية تداولية )ط0224الشهري، ع. هـ. ظ. )

(. المكتبة العصرية 1هـ(. فتح البيان في مقصد القرآن )قدّم له وراجعه: ع. إ. الأنصاري؛ ط1410صديق حسن خان، ف. )

 للطباعة والنشر.

 (. مسكيلياني للنشر والتوزيع.1وتطبيقات )ط (. في نظرية الحجاج: دراسة0211صولة، ع. )

 (. الدار التونسية للنشر.0هـ(. تفسير التحرير والتنوير )ط1424ابن عاشور، م. )

 (. دار هجر للطباعة.1هـ(. جامع البيان عن تأويل آي القرآن )تحقيق: ع. ب. ع. م. التركي؛ ط1400الطبري، أ. ج. م. ب. ج. )

 (. دار الثقافة.1الحجاجية من خلال الدراسات البلاغية والمنطقية واللسانية )ط(. النظرية 0222طروس، م. )

 (. دار الكتب الجديدة.1(. الحجاج في البلاغة المعاصرة )ط0223الطلبة، م. س. م. ا. )

 (. دار المعرفة الجامعية.1(. الصحة النفسية )ط0220عبد الخالق، أ. )

 (. مركز دراسات الأدب العربي.1ة، ضمن كتاب الحجاج: مفهومه ومجالاته )ط(. الحجاج في اللغ0212العزاوي، أ. ب. )

 (. إفريقيا الشرق.1(. عندما نتواصل نغير: مقاربة تداولية معرفية لآليات التواصل والحجاج )ط0222عشير، ع. س. )

 (. مكتبة الدار.1هـ(. شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري )ط1422الغنيمان، ع. م. )



 
 

 
 

237 
 

  

 للدراسات اللغوية والأدبية

يم: دراسة بلاغية في بناء التوازن الحجاج السببي والاقتضائي في القرآن الكر 

 النفس ي
 

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508  0202ديسمبر ، 4، العدد7المجلدكلية الآداب، جامعة ذمار،  للدراسات اللغوية والأدبية،الآداب  

البحث في البلاغة والحجاج، إشراف: ح. ص. )د.ت(. أهم نظريات الحِجَاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم. فريق 

 المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية.

(. 0طهـ(. مدارج السالكين في منازل السائرين )تحقيق: م. أ. الإصلاحي وآخرون؛ 1441ابن القيم الجوزية، أ. ع. م. ب. أ. ب. أ. )

 دار عطاءات العلم.

الآداب للدراسات (. مغالطات فرعون الحجاجية مع موس ى عليه السلام في القصص القرآني. 0208آل موس ى س. ب. م. ب. ع. )

 https://doi.org/10.53286/arts.v5i1.1438. 100–1 ،(1)2 ،اللغوية والأدبية

 

References 

Abdul Khaliq, A. (2002). Al-Sihhah al-Nafsiyyah (1st ed.). Dar al-Ma'rifah al-Jami'iyyah. 

Al-Azzawi, A. B. (2010). Argumentation in Language, in Argumentation: Its Concept and Fields (1st ed.). Center 

for Arabic Literature Studies. 

Al-Duraidi, S. (2011). Argumentation in Arabic Poetry: Its Structure and Styles (2nd ed.). Modern Book World. 

Al-Ghunaiman, A. M. (1405 AH). Explanation of the Book of Tawhid from Sahih al-Bukhari (1st ed.). Dar 

Library. 

Al-Habasha, S. (2008). Pragmatics, Argumentation, Approaches, and Texts (8th ed.). Pages for Studies and 

Publishing. 

Al-Hadriti, I. B. H. (1444 AH). The Impact of the Heart's Function on the Worship of Remembrance and 

Supplication. King Fahd National Library. 

Al-Ibari, I. I. (1405 AH). The Qur'anic Encyclopedia, Arab Record Foundation. 

Al-Jurjani, A. Q. (1992). The Signs of Inimitability (edited by M. Shaker; 1st ed.). Dar Al-Madani. 

Al-Jurjani, A. Q. (n.d.). The Secrets of Eloquence (edited by M. M. Shaker). Dar Al-Madani. 

Al-Razi, F. D. (1420 AH). Keys to the Unseen (The Great Commentary) (3rd ed.). Dar Ihya al-Turath. 

Al-Sa'ran, M. (1997). Linguistics: An Introduction for the Arab Reader (2nd ed.). Arab Thought House. 

Al-Shabaan, A. (2010). Argumentation, Truth, and Horizons of Interpretation: A Study of Forms and Strategies 

(1st ed.). New Book House United. 

Al-Shahri, A. H. Z. (2004). Discourse Strategies: A Pragmatic Linguistic Approach (1st ed.). New Book House. 

Al-Tabari, A. J. M. B. J. (1422 AH). Jami' al-Bayan 'an Ta'wil Ayi al-Qur'an (Edited by: A. B. A. M. al-Turki; 1st ed.). 

Dar Hajar for Printing. 

Al-Talaba, M. S. M. A. (2008). Al-Hajjaj fi al-Balaghiyyah al-Mu'asirah (1st ed.). Dar al-Kutub al-Jadida. 

Al-Zamakhshari, A. Q. M. B. A. A. (1407 AH). The Revealer of the Truths of the Obscure Meanings of 

Revelation (3rd ed.). Arab Book House. 

https://doi.org/10.53286/arts.v5i1.1438


 
 
 

238 

 
  

 للدراسات اللغوية والأدبية

 الحارثي حبيب الله عبد محسنة. د

 (EISSN): 2708-5783 ISSN: 2707-5508 Arts for Linguistic & Literary Studies, Faculty of Arts, Thamar University, Volume 7, Issue 4, December 2025 

Ashir, A. S. (2006). When We Communicate, We Change: A Pragmatic-Cognitive Approach to the Mechanisms 

of Communication and Argumentation (1st ed.). Africa East. 

Ibn Ashur, M. (1404 AH). Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir (2nd ed.). Al-Dar al-Tunisiyyah for Publishing. 

Ibn Jinni, A. F. A. (1999). Characteristics (edited by M. A. Al-Najjar; 4th ed.). Egyptian General Book 

Organization. 

Ibn Qayyim al-Jawziyya, A. A. M. B. A. B. A. (1441 AH). The Stages of the Wayfarers in the Stations of the 

Travelers (edited by: M. A. Al-Islahi et al.; 2nd ed.). Dar Ata'at al-'Ilm. 

Ibrahim, A. A. (2003 CE). Anxiety: Its Causes, Manifestations, and Methods of Treatment. World of Knowledge, 

National Council for Culture, Arts, and Letters. 

Research Team in Rhetoric and Argumentation, supervised by: H. S. (n.d.). The Most Important Theories of 

Argumentation in the Western Tradition from Aristotle to the Present Day. Official Printing Office of the 

Republic of Tunisia. 

Sawla, A. (2011). Fi Nazariyyat al-Hajjaj: Dirasah wa Tatbiqat (1st ed.). Miskiliani for Publishing and 

Distribution. 

Siddiq Hasan Khan, F. (1412 AH). Fath al-Bayan fi Maqsad al-Qur'an (Presented and reviewed by: A. I. al-

Ansari; 1st ed.). Al-Maktabah al-'Asriyyah for Printing and Publishing. 

Tarous, M. (2005). Al-Nazariyyah al-Hajjajiyyah min Khilal al-Dirasat al-Balaghiyyah wa al-Mantiqiyah wa al-

Lisaniyyah (1st ed.). Dar al-Thaqafah. 

Al Mosa, S. M. A. (2023). Pharaoh’s Argumentative Conversational Fallacies with Moses, peace be upon him, 

in Quranic Stories. Arts for Linguistic & Literary Studies, 5(1), 1–122. 

https://doi.org/10.53286/arts.v5i1.1438 

   

 

https://doi.org/10.53286/arts.v5i1.1438

