
 
 
 

 

457 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

 

 

 

The Practice of the People of Medina in Andalusia (From Formation to Expansion): A Historical Study 

Dr. Mohammed Bin Mute’ib Bin Said Kardam* 

kardm@kku.edu.sa 

Abstract: 

This study examines a pivotal historical issue in the science of jurisprudential principles, focusing on 

the practice of the people of Medina from its inception under Imam Malik ibn Anas al-Asbahi in Medina to its 

transmission and dissemination across the Maghreb and Andalusia. It examines the link between Maliki 

jurisprudence and the Medinan practice, provides a concise overview of the Maliki schools, and traces the 

stages and causes of the school’s spread in Andalusia. The research further highlights Andalusian applications 

of Medinan practice, concluding with key findings and recommendations. Chief among these findings is that 

the integration of Medinan practice into the Maliki school stemmed from its connection to Al-Muwatta, and 

that the school’s wide dissemination was driven by the dedication of its students to transmit and promote it, 

resulting in the establishment of multiple branches across both the East and the West. 

Keywords: Maliki School of Fiqh, Andalusia, Dar Al-Hijra, Maghreb. 

 

 

 

 

 

 

                                                                 
*  Professor of Jurisprudence and its Principles, Department of Jurisprudence and its Principles, Faculty of Sharia and 

Fundamentals of Religion, King Khalid University, Kingdom of Saudi Arabia. 

Cite this article as: Kardm, M. B. M. B. S. (2025). The Practice of the People of Medina in Andalusia (From Formation to 

Expansion): A Historical Study, Journal of Arts, 13(4), 457 -481. https://doi.org/10.35696/joa.v13i4.2921    

© This material is published under the license of Attribution 4.0 International (CC BY 4.0), which allows the user to copy and redistribute the 

material in any medium or format. It also allows adapting, transforming or adding to the material for any purpose, even commercially, as long as 

such modifications are highlighted and the material is credited to its author. 

 

OPEN ACCESS 

Received: 18/07/2025 

Accepted: 06/10/2025 

 

mailto:kardm@kku.edu.sa
https://doi.org/10.35696/joa.v13i4.2921


 
 
 

 

 458  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 

 
 عمل أهل المدينة في الأندلس بين التكوين والانتشار: دراسة تاريخية

 *د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

kardm@kku.edu.sa 

 الملخص:

تكوينه  التاريخية في علم أصول الفقه، وهو عمل أهل المدينة بين الموضوعاتط الضوء على أحد لهذا البحث ليس يأتي

في المدينة على يد إمام دار الهجرة مالك بن أنس الأصبحي وانتشاره وانتقاله إلى بلاد المغرب العربي والأندلس، من خلال بيان 

وعمل أهل المدينة، وذكر نبذة موجزة عن مدارس المذهب المالكي، ومن ثم التطرق لمراحل انتقال  يالعلاقة بين الفقه المالك

المذهب وأسباب انتشاره في الأندلس، كما يقدم البحث تطبيقات فقهية أندلسية على عمل أهل المدينة، ثم خاتمة البحث 

، وأن وأأالمرتباط بالا المالكي نتج عن  ذهبمل المدينة بالمأن ارتباط عج وتوصيات، ومن أهم تلك النتائج: من نتائ هوما تضمنت

مدارس متعددة لهذا المذهب في إلى توافر  المذهب على نقله ونشره؛ مما أدّى تلاميذ انتشار المذهب المالكي عائد إلى حرص

 المشرق والمغرب.

 المذهب المالكي، الأندلس، دار الهجرة، بلاد المغرب. الكلمات المفتاحية:

  

                                                                 
 ..المملكة العربية السعودية، جامعة الملك خالد، كلية الشريعة وأصول الدينالفقه، قسم الفقه وأصوله، أصول أستاذ  *

 مجلة الآداب، ،المدينة في الأندلس بين التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل (. 0202) س.  ب. م.ب.  م.، كردم: للاقتباس

31(4 ،)254-  134. 35696/joa.v13i4.2921https://doi.org/10.  

شر هذا البحث وفقًا لشروط الرخصة ) ©
ُ
بنسخ البحث وتوزيعه ونقله بأي شكل من الأشكال، كما تسمح ، التي تسمح Attribution 4.0 International (CC BY 4.0ن

جريت عليه.إبتكييف البحث أو تحويله أو الإضافة 
ُ
 ليه لأي غرض كان، بما في ذلك الأغراض التجارية، شريطة نسبة العمل إلى صاحبه مع بيان أي تعديلات أ

 

OPEN ACCESS 

 2025/ 07/ 18تاريخ الاستلام: 

 2025/ 10/ 06تاريخ القبول:

mailto:kardm@kku.edu.sa
mailto:kardm@kku.edu.sa
https://doi.org/10.35696/joa.v13i4.2921


 
 
 

 

459 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

 قدمة لما

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين، ورضيه للمسلمين، أحمده سبحانه على ما أولى، وأشكره تعالى على نعمه التي تترى، 

 الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدً 
ّ
ى الله عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعه إلى يوم  اوأشهد أن لا إله إلا

َّ
عبده ورسوله، صل

 الدين أما بعد: 

أهل المدينة يعد من الأصول التي اشتهر أخذ المالكية بها من دون سائر العلماء؛ حتى إنه ما إن يذكر عمل أهل  فعمل 

 وأصحابه. -رحمه الله  -المدينة حتى ينصرف الذهن إلى الإمام مالك 

 – تعالى رحمه الله –قال ابن خلدون: " أما أهل الحجاز فكان إمامهم مالك بن أنس الأصبحي؛ إمام دار الهجرة  

واختص بزيادة مدرك آخر للأحكام غير المدارك المعتبرة عند غيره، وهو عمل أهل المدينة؛ لأنه رأى أنهم فيما يتفقون عليه من 

 -صلى الله عليه وسلم  -قتدائهم، وهكذا إلى الجيل المباشرين لفعل النبي افعل أو ترك متابعون لمن قبلهم، ضرورة لدينهم، و 

 .(1)نه، وصار ذلك عنده من أصول الأدلة الشرعية"الآخذين ذلك ع

 مشكلة البحث وفرضياته

لأهمية هذا الدليل ومكانته باعتباره من الأصول المعتبرة عند المالكية وغيرهم، ولانتشار العمل به في بلاد  انظرً 

الأندلس أكثر من غيره، فقد رأيت الإسهام والكتابة في هذا الموضوع بعنوان: )عمل أهل المدينة في الأندلس بين التكوين 

 والانتشار وأثره الفقهي. دراسة تاريخية(.

 الدراسات السابقة

عند النظر في عنوان البحث بشكل عام نجد أن هناك العديد من الكتابات والأبحاث العلمية والرسائل الجامعية 

 
ً

من الأدلة الشرعية المختلف فيها، أو من جهة كونه من أدلة الإمام مالك  كتبت عن عمل أهل المدينة من جهة كونه دليلا

 بقية المذاهب. وأتباعه بشكل أكثر من غيرهم من

فيما -وبالنظر لموضع البحث بشكل خاص عن تكوين وتأسيس المذهب وانتقاله وانتشاره في الأندلس، فلم أجد 

 من كتب عن هذا بشكل مستقل. -األعت عليه من أبحاث ورسائل

س رحمه الله منذ وإنما وقفت على جزئية تاريخية يسيرة تتعلق باعتناق وتبعية أهل الأندلس لمذهب الإمام مالك بن أن

لذلك إلى رأي الإمام مالك رحمه الله في قرأبة والأندلس  اأيام الأمير هشام بن عبدالرحمن الداخل، وانتقلت الفتوى تبعً 

أبعة دار الكتب الجديدة -، وذلك في كتاب: )تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس( لمجموعة من المؤلفين اوشمال أفريقيا أيضً 

 لبنان. -بيروت  -المتحدة

 :منهج البحث

وقد سرت في هذا البحث وفق المنهج التأصيلي الاستقرائي والتطبيقي، وذلك باستقراء وتصفح وتتبع ما أمكن من 

لإمام  امصادر ومراجع الموضوع، والاعتناء بالأمثلة لإيضاح الاستناد إلى عمل أهل المدينة عند فقهاء وعلماء الأندلس تبعً 

 المذهب مالك بن أنس رحمه الله. 

 :ما يليفي ت إجراءات البحثوتمثل

 جمع مادة البحث من مصادره ومراجعه. -

 الاعتناء قدر الإمكان بضرب الأمثلة لإيضاح المسائل والمراد منها. -

ر ذلك فيتم التوثيق بالواسطة.  -
ّ
 عزو نصوص العلماء وآرائهم إلى كتبهم مباشرة، إلا إذا تعذ



 
 
 

 

 460  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 الآيات برسم المصحف، مع بيان أرقامها، وعزوها إلى سورها.رسم  -

تخريج الأحاديث الواردة في صلب البحث من مصادرها من كتب السنة، والاكتفاء بالصحيحين أو أحدهما إن كان  -

  الحديث فيهما أو في أحدهما، وإلا خرجتهما من مصادر أخرى معتمدة، وبيان ما قاله أهل الصناعة فيها.

 لبيان الألفاظ الغريبة والمصطلحات، أو ترجمة الأعلام حتى لا يتم إثقال البحث. لم أتطرق  -

معلومات النشر التفصيلية الشاملة لأسماء الكتب والمؤلفين، وبيان أبعات المصادر وتاريخها إن وجد، والمعلومات  -

 المتعلقة بها وضعتها ضمن ثبت المصادر آخر البحث.

 وأربعة مباحث وخاتمة.تمهيد و ويتكون البحث من مقدمة 

 المقدمة: في بيان أهمية الموضوع ومشكلة البحث وفرضياته، وخطة البحث.

 التمهيد: ويشمل بيان منزلة أهل المدينة.

 المبحث الأول: حقيقة عمل أهل المدينة، وأضربه، وفيه مطلبان: 

 المطلب الأول: حقيقة عمل أهل المدينة.

 المدينة، وفيه مسألتان:المطلب الثاني: أضرب عمل أهل 

 ؟المسألة الأولى: الضرب الأول، ما أريقه النقل المستفيض

 ؟المسألة الثانية: الضرب الثاني، ما أريقه الاستنباط والاجتهاد

 المبحث الثاني: تكوين عمل أهل المدينة، وفيه مطلبان:

 المطلب الأول: تكوين الفقه المالكي في المدينة.

 عمل أهل المدينة بالفقه المدني.المطلب الثاني: علاقة 

 المبحث الثالث: مراحل انتشار عمل أهل المدينة في بلاد الأندلس، وفيه ثلاثة مطالب: 

 المطلب الأول: عوامل انتشار وتعدد مدارس الفقه المالكي.

 المطلب الثاني: لمحة موجزة عن مدارس الفقه المالكي.

 ، وفيه تمهيد ومسألتان:المطلب الثالث: عمل أهل المدينة في الأندلس

 المسألة الأولى: العلاقة بين عمل أهل المدينة وموأأ مالك.

 المسألة الثانية: نشأة العمل في الأندلس.

 المبحث الرابع: تطبيقات أندلسية على عمل أهل المدينة.

 خاتمة البحث والتوصيات.

 الفهارس العامة 

 :التمهيد

 بيان منزلة أهل المدينة.

رض الأ المنورة اعتبار خاص، لا تشاركها فيه مدن الأمصار الأخرى، فهي دار الإسلام الأولى، ومهبط الوحي، و للمدينة 

  اضمت جسد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومركز الخلافة الراشدة، وموأن أكثر الصحابة الأجلاء علمً التي 
ً

، ومنـزل وعملا

 أفاضل العلماء من التابعين وتابعيهم.



 
 
 

 

461 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

ى الله عليه وسلم، وكانت لها المكانة العالية الجلية في قلبه، هذا مما  اكبيرً  انالت المدينة المنورة حبً ولقد 
ّ
من النبي صل

تباعا للسنة المطهرة؛ لأن الله تعالى قد فرض علينا أن نحب ما كان امحبة لله ورسوله و  ؛ن يكنون لها كل الحبيجعل المسلم

ى الله عليه وسل
ّ
 م. يحبه الرسول صل

 وقد ورد في شأنها العديد من الأحاديث التي تدل على فضلها وفضل ساكنيها، ومن ذلك:

 .(2)قول النبي صلى الله عليه وسلم: )إنما المدينة كالكير، تنفي خبثها، وينصع أيبها(

ا بأن الخبث وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم نفى الخبث عن المدينة، ووصفه لها بنفي الخبث وصف لأهله

، اعن أهلها؛ لأنه إذا كان في أهلها كان فيها، وإذا انتفى الخطأ عنهم كان قولهم صوابً  الا يقع منهم، والخطأ خبث، فكان منفيً 

 .(3)وإجماعهم حجة؛ لعصمتهم عن الخطأ

 ومن الأحاديث التي مدح الرسول صلى الله عليه وسلم فيها المدينة وأهلها: 

 .(4)سلم: )إن الإيمان ليأرز إلى المدينة كما تأرز الحية إلى جحرها(قوله صلى الله عليه و 

 .(5)وقوله صلى الله عليه وسلم: )لا يكيد أهل المدينة أحد إلا انماع كما ينماع الملح في الماء(

مدنا، وصححها وقوله صلى الله عليه وسلم: )اللهم حبب إلينا المدينة كحبنا مكة أو أشد، اللهم بارك لنا في صاعنا وفي 

 .(6)لنا، وانقل حماها إلى الجحفة(

 .(7)وقوله صلى الله عليه وسلم: )على أنقاب المدينة ملائكة لا يدخلها الطاعون ولا الدجال(

وجه الدلالة من الأحاديث: أن النبي صلى الله عليه وسلم في هذه الأحاديث مدح المدينة وأهلها، وميزهم عن غيرهم من 

 . (8)في جعل إجماعهم حجة يعتد بها، وإلا لما كان لمدحهم فائدة االأخرى، فتكون هذه الميزة العظيمة لأهلها سببً سائر أهل البلاد 

 ومما يدل على فضلها ومكانتها:

 
ً

: أن المدينة دار هجرة الرسول صلى الله عليه وسلم، وموضع قبره، ومهبط الوحي، ومستقر الإسلام، ومجمع أولا

 الإيمان، وفيها ظهر العلم، ومنها صدر، فلا يخرج العلم عن قول أهلها.الصحابة، ومتبوأ 

: أن أهل المدينة شاهدوا التنزيل، وسمعوا التأويل، وكانوا أعرف بأحوال الرسول صلى الله عليه وسلم من غيرهم، اثانيً 

 فوجب ألا يخرج الحق عن قولهم. 

 
ً
 على إجماع غيرهم. ا، فيكون إجماعهم مقدمً : أن رواية أهل المدينة مقدمة على رواية غيرهماثالث

سخ وما لم يُنسخ، ارابعً 
ُ
لذلك يكون ف: أن أهل المدينة شاهدوا آخر العمل من النبي صلى الله عليه وسلم، وعرفوا ما ن

 إجماعهم حجة على غيرهم.

في المدينة، ويعرفه الأقل : أن من المحال أن يخفى حكم النبي صلى الله عليه وسلم على الأكثر وهم الذين بقوا اخامسً 

 .(9)وهم الخارجون عنها مع انشغالهم بالجهاد، وإذا كان الأمر كذلك فإجماعهم حجة على من خرج من المدينة

 حقيقة عمل أهل المدينة وأضربه، وفيه مطلبان: المبحث الأول 

 حقيقة عمل أهل المدينة المطلب الأول:

 الغموض، وقد نص على ذلك جماعة ممن كتبوا عنه.عمل أهل المدينة من المباحث التي يكتنفها 

 .(10)ومن ذلك قول الإمام الشافعي رحمه الله: " وما عرفت ما تريد بالعمل إلى يومنا هذا، وما أرانا نعرفه ما بقينا "

 .(11)وقال الزركش ي في حديثه عن إجماع أهل المدينة ومنه العمل: " ولم تزل هذا المسألة موصوفة بالإشكال"

اختلفت تعريفات العلماء لعمل أهل المدينة بناء على نظرة المعرفين له، فمنهم من عرفه باعتبار مدلوله، ومنهم وقد 

 من عرفه باعتبار مصادره، ومنهم من عرفه باعتبار مراتبه وأنواعه.



 
 
 

 

 462  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 فمن نظر إليه بأنه إجماع فسر مصطلحاته على هذا الأساس.

 وبين حجية كل مرتبة منها.ومن نظر إليه بأنه حجة قسمه إلى مراتب، 

وبتتبع تلك التعريفات وما انتهجته من استقراء للعمل في اختيار تعريف له، ومقارنة ذلك بدراسة بعض قضايا العمل 

يمكن حصر التعريف في مدلوله فقط، أما بقية عناصر العمل المختلفة، فتشكل جوانب أخرى توضح حقيقة العمل 

 وحجيته.

  وقد عرفه أحمد نور سيف
ً

عن زمن النبي صلى الله  امستمرً  بقوله: "فالعمل هو: ما نقله أهل المدينة من سنن، نقلا

  اعليه وسلم أو ما كان رأيً 
ً

 .(12)لهم" واستدلالا

وعرفه حسان فلمبان بقوله: " إن عمل أهل المدينة عبارة عن أقاويل أهل العلم بالمدينة بعضه أجمع عليه عندهم، 

والقضاة حتى اشتهر، وكله سمي إجماع أهل المدينة، وأن منه ما كان أصله سنة عن النبي صلى  وبعضه عمل به بعض الولاة

 .(13)ممن بعدهم" ا، ومنه ما كان اجتهادً -رض ي الله عنهم  -الله عليه وسلم، ومنه ما كان سنة خلفائه الراشدين 

علماء والفضلاء بالمدينة كلهم أو أكثرهم في وعرفه عبدالرحمن الشعلان بقوله: " عمل أهل المدينة هو: ما اتفق عليه ال

 
ً

 .(14)"اأم اجتهادً  زمن مخصوص سواء أكان سنده نقلا

  والتعريف المختار عندي هو: "ما اتفق عليه أهل المدينة في الأعصار
ً

 ".اأو اجتهادً  الثلاثة المفضلة نقلا

 
ً
يقول بإجماع أهل المدينة لذاتها في كل  -رحمه الله- اومما يؤيد ذلك قول الإمام ابن السبكي: " ولا يظن ظان أن مالك

زمان، وإنما هي في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى زمان مالك لم تبرح دار العلم، وآثار النبي صلى الله عليه وسلم بها 

 . (15)أكثر، وأهلها بها أعرف"

 ة هي فترة الصحابة والتابعين وأتباع التابعين.فالحاصل أن الفترة الزمنية التي يمكن أن يعتبر فيها العمل حج

  (16)المطلب الثاني: أضرب عمل أهل المدينة

 وفيها مسألتان.

 المسألة الأولى: الضرب الأول 

 .(17)العمل النقلي: وهو الذي ينقله أهل المدينة أو أكثرهم عن مثلهم حتى يصلوا به إلى زمن النبي صلى الله عليه وسلم

 وهو ما كان أريقه 
ً

بحيث يقطع العذر بصحته، سواء كان نقل  النقل المستفيض على وجه لا يخفى مثله، ونقل نقلا

 .(18)قول، أو نقل فعل، أو نقل إقرار، أو نقل ترك 

 .(19)مثال نقل القول: ترك الجهر بـ "بسم الله الرحمن الرحيم " في الصلاة

 .(20)مثال نقل الفعل: نقل توضئه من بئر بضاعة

 .(21)رار: إقراره صلى الله عليه وسلم لهم على تلقيح النخلمثال نقل الإق

 .(22)مثال نقل الترك: ترك أخذ الزكاة في الخضروات

 المسألة الثانية: الضرب الثاني

 .(23)العمل الاجتهادي: وهو الذي اتفق عليه أهل المدينة أو أكثرهم بناء على الاجتهاد

وسلم من أريق الآحاد، وما أدركوه من الاستنباط والاجتهاد، فهذا وهو ما نقلوه من سنن رسول الله صلى الله عليه 

 . (24)الضرب هم وغيرهم فيه سواء



 
 
 

 

463 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

"فهذا لا فرق فيه بين علماء المدينة، وعلماء غيرهم في أن المصير منهم إلى ما عضده الدليل  قال أبو الوليد الباجي:

في هذه  -رحمه الله  -، هذا مذهب مالك (25)ال أهل المدينةوالترجيح، ولذلك خالف مالك ـ رحمه الله ـ في مسائل عدة أقو 

 .(26)المسألة"

 المبحث الثاني: تكوين عمل أهل المدينة، وفيه مطلبان

 المطلب الأول: تكوين الفقه المالكي في المدينة

على الساحة العلمية والفكرية في عصر تكوين المذاهب والتدوين والنضج  -رحمه الله -ظهرت شخصية الإمام مالك 

 الفقهي. 

ويبدأ هذا العصر من نهاية فترة الخلفاء الراشدين سنة إحدى وأربعين إلى أوائل القرن الثاني الهجري، أي إلى قبيل 

 ية حتى منتصف القرن الرابع الهجري.سقوط الدولة الأموية وقيام الدولة العباس

 أحد المذاهب التي جاءت وليدة الدراسة المستفيضة والبحث العلمي المستنير. -رحمه الله-وكان مذهب الإمام مالك 

 وقد ساعدت على ظهور ونشأة هذا المذهب ظروف سياسية واجتماعية وثقافية علمية.

 
ً

 الظروف السياسية: أولا

الدولتين الأموية والعباسية، فلم يقف موقف بعض العلماء من الأمويين الذين أنكروا  -الله رحمه-أدرك الإمام مالك 

أي جدوى في مسألة الخروج على الحكام؛ إذ كان يرى أن إصلاح الرعية هو الأصل  ى من أعمالهم ولم يكن ير  اعليهم جانبً 

 ربية وتعليم أفراد المجتمع.لإصلاح الحكام، فجنح إلى حياة الهدوء والاستقرار التي تتطلبها الت

أن يصون نفسه عن آراء وأفكار أهل الأهواء والبدع التي كادت تشغل العقل  -رحمه الله-وبهذا استطاع الإمام مالك 

الإسلامي عن حقيقة الدين من شيعة وخوارج ومرجئة وقدرية وغيرهم، إلا أن الله حباه واصطفاه لما هو أهل له فكان له من 

 الشأن ما كان.

 : الظروف الاجتماعيةاثانيً 

  -رحمه الله-عاش الإمام مالك 
ً

بصناعة  في أسرة متوسطة متواضعة متدينة مشتغلة بالعلم؛ فقد كان أبوه مشتغلا

حتى قال تلميذه ابن القاسم:  االنبال ليكسب نفقة بيته ولم يكن له اشتغال ظاهر بالعلم، وكان الإمام في بداية حياته فقيرً 

 .(27)لب العلم إلى أن نقض سقف بيته فباع خشبه، ثم مالت عليه الدنيا بعد ذلك ()أفض ى بمالك أ

 
ً

 وأقسم عليه أن يقبله. اكثيرً  وكان صديقه الليث بن سعد واسع الغنى فمنح صاحبه مالا

لكن ما لبث أن تغير به الحال، فأتاه الفرج بعد الشدة، وكانت الهدايا تأتيه كثيرة وفيرة وعمل بالتجارة عن أريق 

المضاربة مما كفل له يسر أمره؛ من لبس الثياب الجيدة والرفيعة والتطيب بأجود الطيب والتختم بخاتم كتب عليه: حسبي 

ها: ما شاء الله، وهو ينظر إلى قوله تعالى: "ولولا إذ دخلت جنتك قلت ما شاء الله ونعم الوكيل، وسكن في دار كتب على باب

 . (28)[13الكهف: الله"]

 
ً
 : الظروف الثقافية العلميةاثالث

تميز هذا العصر بعناية العباسيين بالفقه والفقهاء، والتدوين والتأليف وحرية الرأي وشيوع المناظرات بين الفقهاء 

من علوم الأمم المختلفة، كما أنه كان لتدوين السنة وتبويبها وكذا تدوين الفقه وأصوله وتفسير القرآن وتأثر العقول بما ترجم 

 ا.مأثر كبير في ازدهار الفقه والنهوض به بما ترجم من كتب عن الفلسفة والمنطق وغيره

قتناع به؛ مثل سفيان الثوري ، بل عن اافي كل بلد مذهب إمام منه يتبعه أهله لا تقليدً  اوكان من هذا أن ساد غالبً 

 سعد بمصر. نوابن أبي ليلى بالكوفة، وابن جريج بمكة، ومالك وابن الماجشون بالمدينة، والأوزاعي بالشام، والليث ب



 
 
 

 

 464  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 المطلب الثاني: علاقة عمل أهل المدينة بالفقه المدني

وأتباعه، وقد اعتبروه حجة  -رحمه الله -يعتبر عمل أهل المدينة أو إجماعهم من الأصول التي يحتج بها الإمام مالك 

 يعملون بها.

فقد ظهر مفهوم العمل بالمدينة في وقت مبكر، وتتمثل قضاياه في أقضية عمر بن الخطاب رض ي الله عنه وتتبعه 

للسنن، واعتماده على مشاورة الصحابة الذين كانوا متواجدين بالمدينة، وفي أقضية عثمان رض ي الله عنه بعده، وجاء 

ابعون فأخذوا تلك القضايا مع ما انضاف إليها من آثار الصحابة، وأقضية الأئمة، وكان العمل يتمثل فيما اشتهر من تلك الت

 
ً
 لأهل المدينة. االقضايا وعرف مأخذ

 
ً

يعتمد  وبذلك تتضح الصلة الوثيقة بين العمل وفقه أهل المدينة، وأنه ثمرة من ثمراته، ظهر فيه قبل أن يشتهر أصلا

 في اجتهاد واستنباأه.  -رحمه الله  -مالك عليه 

 انتشار عمل أهل المدينة في بلاد الأندلس: المبحث الثالث

 المطلب الأول: عوامل انتشار وتعدد مدارس الفقه المالكي

رجال من الفقهاء جاءوا من بيئات مختلفة عراقية ومصرية ومغاربية  -رحمه الله-لقد تكون على يد الإمام مالك 

 وأندلسية، فكانوا أصحابه وخلفاءه وأتباعه وتلاميذه.

في  اوحينما رجعوا إلى مواأنهم قاموا بمهمة نشر هذا المذهب، فبعدما كان المذهب المالكي في مرحلة التأصيل مركزً 

 المدينة المنورة انتقل بفضل رجاله إلى مرحلة التفريع التي سمحت بإظهار مراكز جديدة بجانب المركز الأصلي.

وقد تضمن الفقه المالكي عدة مدارس كان لها الأثر في ثراء المذهب من الناحية الفقهية، وهناك عدة عوامل اجتمعت 

 لتنتج في الأخير المدارس المالكية، وهذه العوامل كالآتي:

 
ً

فبعضهم رجح  ،اختلاف العوامل المروية عن الإمام مالك وأريقة الترجيح، فكل مدرسة اتبعت أريقة في الترجيح :أولا

  .وبعضهم رجح القول الذي يوافق القياس ،وبعضهم رجح القول الذي يوافق العمل ،القول الذي يوافق النص

ولم تكن في العصور  ،لا شك أن الدنيا دائما تأتي بالمستجدات ،المسائل المستحدثة وأرق تخريجها على الأصول  :اثانيً 

 لها، فتختلف أحكامهم بحسب الأصل الذي خرجوا عليه. السابقة، فيجتهد لها الفقهاء لاستخراج الحكم

 
ً
لهذه الخاصية التي يتميز بها الإمام مالك تأثر به  اونظرً  فهو محدث وفقيه؛شخصية الإمام مالك المتعددة  :اثالث

 فمنهم من تأثر به محدثا ومنهم من تأثر به فقيها. ،تلامذته

 اختلاف القواعد المبنية على العرف. :ارابعً 

 : اختلاف البنية الثقافية ودورها في اختلاف المدارس.اخامسً 

 ،نيمدني ،نيين، مغاربة، أندلسيمصري ،من كل أنحاء العالم الإسلامي آنذاك ،نيلقد كان تلاميذ الإمام مالك كثير 

القياس لأن البيئة الثقافية فنجد مثلا أن تلاميذ العراق مالوا إلى تأصيل المسائل و  ،تهم وتأثروا بالثقافة آنذاكافرجعوا إلى بيئ

بينما نجد أهل المدينة يميلون إلى الإكثار من الحديث، فلذلك مال تلاميذ الإمام المدنيون إلى الأخذ  ،في العراق تميل إلى ذلك

 .(29)بالحديث والعدول عن العمل

 المطلب الثاني: لمحة موجزة عن مدارس الفقه المالكي

إن مراجعة الإمام مالك لآرائه الفقهية وتنقيحه لها بصورة مستمرة جعلت روايات أصحابه وسماعاتهم عنه تختلف، 

ومن ثم اختلف تكوينهم الفقهي، وما انبنى عليه من الاجتهادات التي جروا فيها على ما فهموه من مذهب إمامهم، وما ترجح 

 .لديهم من أقواله



 
 
 

 

465 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

وبانتقال هذا الرصيد الذي أنتجه الأصحاب إلى تلاميذهم، واختلاف البلدان التي ينتمي الأصحاب وتلاميذهم إليها، 

كشف عنه ما قام به بعض التلاميذ من تدوين المصنفات وهو اختلاف توسعت دائرة الاختلاف داخل المذهب المالكي، 

هب وأقوال أصحابه، وتحددت بذلك معالم المدارس التي نشأت وتكونت المتضمنة لما انتهوا إليه من توثيق أقوال إمام المذ

 داخل المذهب في عهد أصحاب إمام المذهب وتلاميذهم. ومن أهم هذه المدارس:

 
ً

 : المدرسة المدنية أولا

 الأم، والنبع الذي انبثقت منه كل روافد المذهب،
َ
ي حياة وضُربت إليها أكباد الإبل ف تعد مدرسة المدينة هي المدرسة

المذهب في المسجد النبوي؛ يتصدرها كبار تلاميذ مالك، ومن أبرز أعلام هذه  الإمام، وحتى بعد وفاته؛ إذ لم تنقطع حلقات

المدرسة من أصحاب مالك: ابن الماجشون، ومطرف، وابن نافع، وابن مسلمة، وابن دينار، وابن أبي حازم، وابن كنانة، ومعن 

 ن أبي أويس، وعبد الجبار بن سعيد المساحقي، وأبو مصعب أحمد الزهري.بن عيس ى القزاز، وإسماعيل ب

وعبد الملك بن الماجشون، ويعقوب  ،ومن تلاميذهم المدنيين: أبو بكر بن وثاب المدني من أصحاب محمد بن مسلمة

 .(30)بن عيس ى، وكان من جلساء فقهاء أهل المدينة بعد مالك

اقيةاثانيً   : المدرسة العر

ونتيجة لهذا التأثر تميزت  -أهل الرأي مدرسة -المدرسة العراقية بالمدرسة الفقهية السائدة في العراق تأثر منهج 

 المنطقي للصور الفقهية، والاستدلال الأصولي. مدرسة العراق المالكية بميلها إلى التحليل

ن وضعوا اللبنات الأولى وكان المذهب المالكي قد أخذ أريقه إلى العراق عن أريق جماعة من أصحاب مالك الذي

وتصدى  ةللتعريف به، ومن هؤلاء سليمان بن بلال، وهو أول من جلس إلى مالك عندما تحول الإمام عن مجلس ربيع

ه الرشيد قضاء بغداد
َّ

وعبد الرحمن بن مهدي، وعبد الله بن مسلمة القعنبي، والثاني من رواة الموأأ، ، (31)للتدريس، وقد ولا

الواقدي سكن بغداد وتولى القضاء بها للرشيد والمأمون، ويحيى بن يحيى بن بكير النيسابوري، وهو من رواة ومحمد بن عمر 

وقتيبة بن سعيد الخراساني وولي القضاء ببغداد، وهارون بن عبد الله بن الزهري المكي نزل بغداد وولي قضاء العسكر ، الموأأ

 .(32)بها

كانوا  -من خلال ما ذكر أصحاب التراجم  -رهم من أصحاب مالك العراقيين والجدير بالذكر أن هؤلاء الأصحاب وغي

علماء في الحديث ورواة له، ومنهم من هو من رجال أسانيد صحيحي البخاري ومسلم وغيرهما من كتب السنة، كما كانوا 

هم أخذوا عن إمام المذهب اختصاصه الجامع بين إمامتي الفقه والحديث  .(33)فقهاء، بحيث إنَّ

 
ً
 : المدرسة المصريةاثالث

المدارس المالكية، وذلك بسبب  في أقوى أحوالها، مما جعلها تحتل مركز القيادة بين -حينئذ  -كانت المدرسة المصرية 

وآرائه هو الشخصية، التي اعتمدت عليها المدارس المالكية كلها  سماعات ابن القاسم، وما قدمه في المدونة من آراء مالك،

 إفريقية والأندلس بخاصة. ومدرسةبعامة، 

وأما أرض مصر، فأول أرض انتشر بها مذهب مالك بعد المدينة وغلب عليها، وأصفق أهلها يقول القاض ي عياض: "

. (34)على الاقتداء به إلى أن قدم عليهم الشافعي"

ومن أبرز أعلام هذه المدرسة من أصحاب مالك: ابن القاسم، وأشهب، وابن وهب، وعبد الله بن عبد الحكم، ومن 

 تلاميذهم المصريين: ابن المواز، وأصبغ. 



 
 
 

 

 466  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 : المدرسة المغربيةارابعً 

والذين يزيدون على رحلوا إليه منها،  انتشر الفقه المالكي في بلاد المغرب الإسلامي بواسطة تلامذة الإمام مالك الذين

ا.
ً
 ثلاثين تلميذ

وكان من أول من أوصل وأدخل موأأ الإمام مالك إلى المغرب هو علي بن زياد التونس ي الذي تتلمذ على الإمام مالك 

هذا الأخير الذي هاجر و  ،وأسد بن الفرات ،وتخرج على يديه جملة من الطلبة من بينهم سحنون  ،وجعل حلقة علمية بتونس

وكان من جملة حلقة علي بن  ،مالك بالمدينة وألب من عنده العلم ثم ارتحل إلى العراق ثم عاد إلى تونس بعلم وفيرإلى الإمام 

 بمدينة فاس. ،وأسس بجناح ثان المدرسة المغربية ،زياد دارس ابن إسماعيل الذي أدخل المدونة إلى فاس

ف المدونة الذي يعتبر من 
َّ
وهذه المدرسة لا تكاد تتميز عن المدرسة المصرية إلا أن أهم ما أضافته للمذهب هو مؤل

كبر أمهات المذهب؛ هذا الكتاب الذي يُعدُّ عمدة المذهب المالكي؛ وقد ألفه الإمام سحنون بناء على الإجابات التي كان يجيبه أ

 بها ابن القاسم على أسئلته.

 : المدرسة الأندلسيةاخامسً 

كـان أهـل الأنـدلس قبـل دخـول المـذهب الـمالكـي علـى مـذهب الأوزاعـي، إمـام الشــام الـذي نقلـه عامـة الفـاتـحين 

 . (35)الشــاميين إلى الأنــدلس

تِحت على رأي الأوزاعي إلى أن رحل إلى مالك زياد بن عبد 
ُ
قال القاض ي عياض: "وأما أهل الأندلس فكان رأيهم مذ ف

ن بعدهم، فجاءوا بعلمه وأبانوا للناس فضله واقتداء الأئمة به، فعرف الرحمن، وقرعـوس بن العباس، والغازي بن قيس ومَ 

 . (36)حقه ودرس مذهبه"

أريقه نحو الأندلس في حياة الإمام مالك عندما رحل جماعة من الأندلس إلى المشرق للحج فالمذهب المالكي عرف 

وألب العلم فلقوا مالكا وأخـذوا عنه الموأأ، ولما رجعوا إلى بلادهم أخذوا في نشر علمه فبيّنوا فضل الإمام مالك، وسعة علمه، 

بهم في الالتقاء به
ّ
والأخـذ عنه، فتشجّعوا على سلوك أريق الرحلة فكانت هذه الأخيرة  وجلالة قدره فأعظمـوه، الأمـر الذي رغـ

 أنهم اختلفوا في أول من أدخل هذا المذهب 
ّ
من أهم العوامل التي أدت إلى انتشار مذهب مالك بالأندلس باتفاق المؤرّخين؛ إلا

 إلى الأندلس.

 .(37)من أدخل فقه مالك إلى الأندلسفقال بعـض المؤرخـين: إن زياد بن عبد الرحمن المعروف بشبطون هو أول 

 
ً

 .(38)بالسماع يحيى بن يحيى الليثي امثقفً  وقال آخر: أول من أدخل كتاب الموأأ للأندلس مكمّلا

أمـا ابن فرحـون فقد ذهب إلى أن الغازي بن قيس، هـو أول من أدخل موأأ مالك، وقراءة نافـع إلى الأندلس، وكان ذلك 

ـــن الداخـل  ـــ ـــ ـــ  .(39)بـن معـاويـة، كمـا حـدّده ابن القــوأيةافي أيام عبد الرحمــ

 أنه من أمعن النظر في هذه فاختلاف هذه الروايات كان سببا في جعل هذه المسألة صعبة وغامضة ع
ّ
ند بعضهم، إلا

ق ويجمع بين هـذه الروايات، فليس هناك تناقض بين أولية هؤلاء الأعلام 
ّ
ق في عباراتها يمكـن له أن يوف

ّ
النصوص المختلفة، ودق

لاثة
ّ
 ن أولية كل واحد منهم لها اعتبارها الخاص، وعليه يمكن أن نقول: إ، إذ (40)الث

ف  
ّ
إنّ أول من أدخل الموأأ إلى الأندلس هو الغازي بن قيس بعد رحـلته إلـى الإمام مالك، وكان قد شهده وهو يؤل

م النّاس ويقرأ عليهم الموأأ، وكان يحفظه ظاهرا، وبذلك يعتبر 
ّ
المـوأأ، وعندما أكمله جاء بنسخة منه إلى الأندلس، فجلس يعل

 أول من أدخل الموأأ على صورته الأول
ً
به؛ لأن الإمام مالك

ّ
كان ينظر فيه كل سنة ويسقط منه حتى بقي  اى قبل أن ينقّحه ويهذ

 هذا الذي روته الأجيال. 



 
 
 

 

467 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

به، وبذلك فهو أول من  -شبطون  –ثم عاد زياد بن عبدالرحمن 
ّ
بالموأأ إلى الأندلس بعـدما نقّحه الإمام مالك وهذ

 أدخله كاملا ومنقحا ومتفقّها بالسماع منه. 

كان يحيى بن يحيى الليثي من تلاميذ شبطون، بل كان من أبرعهم، مما جعـل أستاذه يشير عليه بأن يرحل إلى وقد 

لعلو السند، فأخذ بنصيحة أستاذه ولقي مالكا، وعاد بالموأأ مكمّلا في صورته الأخيرة كما  امالك ويتلقى عنه مباشرة، ألبً 

 .(41)روى عن الإمام مالك مباشرةأرادها صاحبه، فكان يحيى بن يحيى آخـر أندلس ي 

 المطلب الثالث: عمل أهل المدينة في الأندلس

 وفيه تمهيد ومسألتان 

 تمهيد:

 
ً
بدخول الموأأ إليها عن أريق  اوأوليً  اوثيقً  اارتبط الاحتجاج بعمل أهل المدينة والاعتماد عليه في بلاد الأندلس ارتباأ

 .-رحمه الله  -تلاميذ الإمام مالك 

بين عمل أهل المدينة وموأأ مالك قوية الصلة؛ فقد حفل الموأأ بكثير من قضايا العمل، وهذه القضايا هي  فالعلاقة

 المادة التي يتكلم عنها العلماء والأصوليون بين مدافع ومعترض.

من خلال  ومما يدل على انتشار عمل أهل المدينة في بلاد الأندلس كثرة التطبيقات والتفريعات على هذا الأصل المعتبر

 .(42)المؤلفات العديدة المهتمة بالفقه المالكي

 المسألة الأولى: العلاقة بين عمل أهل المدينة وموطأ مالك 

  -رحمه الله  -يعتبر إظهار عمل أهل المدينة، وإبراز مالك 
ً

للاعتماد  اوجليً  اواضحً  لقضاياه ومصطلحاته المختلفة دليلا

 على هذا الأصل والاحتجاج به.

ما كان يطلق على عمل أهل المدينة )أجماع أهل المدينة(، وإن كان في حقيقته يختلف عن الإجماع، ويرجع ذلك وكثيرا 

 في الموأأ.  المصطلح الذي يستعمله مالك )الأمر المجتمع عليه( ولم يستعمل مالك )الإجماع( مطلقة إلى وجود

المجتمع عليه، والأمر عندنا، وببلدنا، وأدركت أهل العلم، " قيل لمالك: قولك في كتاب الموأأ: الأمر قال الونشريس ي: 

وسمعت بعض أهل العلم، فقال: أما أكثر ما في الكتاب فبرأي، فلعمري ما هو رأيي ولكن سماعي من غير واحد من أهل العلم 

لت رأيي، وذلك رأيي إذا بهم الذين أخذت عنهم وهم الذين كانوا يتقون الله عز وجل فكثروا علي فق ىوالفضل، والأئمة المقتد

وما كان رأي فهو  ،كان رأيهم مثل رأي الصحابة أدركوهم عليه وأدركتهم على ذلك، فذلك وراثة توارثها قرنًا عن قرن إلى زماننا

رأي جماعة من أهل العلم، وما كان فيه الأمر المجتمع عليه فهو ما اجتمع عليه قول أهل الفقه والعلم، لم يختلفوا فيه، وما 

ببلدنا،  :فهو ما عمل به الناس عندنا وجرت به الأحكام وعرفه العالم والجاهل، وكذلك ما قلت فيه ،لت فيه: الأمر فيه عندناق

فهو ش يء استحسنته من قول العلماء، وما لم أسمع منهم فاجتهدت ونظرت على مذهب من  ،بعض أهل العلم :وما قلت فيه

حتى لا يخرج عن مذهب أهل المدينة وآرائهم، وإن لم أسمع ذلك بعينه نسبت  ،منهلقيت حتى وقع ذلك موقع الحق لا قريبًا 

صلى  -الرأي إليَّ بعد الاجتهاد مع السنة، وما مض ى عليه أهل العلم المقتدى بهم، والأمر المعمول به عندنا من لدن رسول الله 

  .(43)لى غيرهم"والأئمة الراشدين مع من لقيت فذلك رأيهم ما خرجت إ -الله عليه وسلم 

 -رحمه الله  -ومما سبق عرفنا اهتمام علماء الأندلس بالموأأ، ومعاودتهم لكتابته وتنقيحه ومراجعته مع الإمام مالك 

 أكثر من مرة في كل رحلة إلى المدينة من قبل هؤلاء التلاميذ، ومن ثم إدخاله لبلاد الأندلس ونشره فيها.

ثلاثة أقسام أما في الأندلس فمذهب مالك وقراءة نافع وهم يقولون لا نعرف إلا قال المقدس ي: "وأما المذاهب فعلى 

. (44)كتاب الله وموأأ مالك "



 
 
 

 

 468  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

تَح لمالكية الأندلس والمغرب بابَ العمل وجريانِه، وا
َ
لاعتماد عليه، ومن الجدير بالذكر أن عمل أهل المدينة، ف

 وتقديمه على الراجح والمشهور.

 المسألة الثانية: نشأة العمل في الأندلس 

 
ً

وإن كان مالك  -رحمه الله -من أصول مذهب الإمام مالك  اقويً  مما سبق يتضح لنا أن عمل أهل المدينة يعتبر أصلا

ليس أول من قال به؛ بل ثبت عن شيوخه كالإمام الزهري، وربيعة بن أبي عبدالرحمن، ومن عاصرهما، وشيوخهم كالإمام 

 .(45)سعيد بن المسيب، وأبي سلمة بن عبدالرحمن، ومن عاصرهما

 ومع مرور الزمن، وسعة انتشار المذهب المالكي في بلاد المغرب والأندلس بالذات، تطور ه
ً
 اجديدً  اذا العمل وأخذ نمط

 
ً

 ، وظهر بمظهر يتفق مع عمل أهل المدينة في المبدأ، ويختلف عنه في الاعتبارات والتطبيقات.امختلفً  وشكلا

قال عمر الجيدي: " والعمل كما استقر عليه الرأي عند المغاربة هو: العدول عن القول الراجح أو المشهور في بعض 

 .(46)لمصلحة الأمة، وما تقتضيه حالتها الاجتماعية" ا؛ رعيً ايهً المسائل إلى القول الضعيف ف

وقال الشريف الوزاني: "العمل هو حكم القضاة بالقول لتواأئهم عليه، وليس كل ما حكم به قاضٍ جرى به العمل؛ 

. (47)بل لا يثبت العمل بحكم قاضٍ أو قاضيين حتى يقع الاتفاق عليه من الأئمة المعتبرين"

والعمل بهذا المفهوم قريب من الاستحسان كما عرفة ابن العربي بقوله: " فمنه ترك الدليل للمصلحة، ومنه ترك 

" .(48)الدليل للعرف ومنه ترك الدليل لإجماع أهل المدينة، ومنه ترك الدليل للتيسير لرفع المشقة وإيثار التوسعة على الخلق 

 .(49)فما جرى به العمل بهذا الاعتبار هو العرف القضائي والإفتائي في زمن ما، أو بلد ما

وقد عرفت هذه المرحلة من مراحل تطور الفقه التي كثر الأخذ فيها بما جرى به العمل بمرحلة )قاصمة العلم( عند  

 .(51)، وهي المرحلة التي سماها الحجوي )مرحلة هرم الفقه((50)ابن العربي

 
ً
بالأندلس بحكم المكان والقرب فقد تأثر العمل الأندلس ي بالعمل المغربي، وصار يجري فيه في  اولما كان المغرب مرتبط

 .(52)قبل القرن العاشر الهجري  اغير أن البداية لانتشار العمل في الأندلس لا يعلم تاريخها، وإن كان قطعً  بعض المسائل.

 عمل أهل المدينة المبحث الرابع: تطبيقات أندلسية على 

 :وفيه تمهيد وخمس مسائل

 تمهيد: 

في الاختلاف في الفروع  ايمكن القول بكل وضوح أن الاختلاف في هذا الأصل من أصول الاحتجاج في الأخبار له أثر كبير جدً 

 الفقهية.

لوجدنا أن المسائل  –ة المسائل التي انفرد بها عن بقية المذاهب المتبوع –وإذا تتبعنا ما سمي بمفردات الإمام مالك 

وأذكر هنا فقط بعض مسائل الخلاف من كتاب  ني الخلاف فيها على عمل أهل المدينة لها حيز كبير في هذا المجال.التي ابتُ 

 بداية المجتهد لابن رشد الحفيد:

 (53)المسألة الأولى: الصلاة وقت الزوال

قال ابن رشد الحفيد: " اتفق العلماء على أن ثلاثة من الأوقات منهي عن الصلاة فيها وهي: وقت ألوع الشمس، ووقت 

دُن تصلي صلاة الصبح حتى تطلع الشمس. 
َ
 غروبها، ومن ل

 واختلفوا في وقتين: في وقت الزوال، وفي الصلاة بعد العصر.

هي أربعة: الطلوع، والغروب، وبعد الصبح، وبعد العصر، وأجاز  فذهب مالك وأصحابه إلى أن الأوقات المنهي عنها

 الصلاة عند الزوال. 



 
 
 

 

469 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

، (54)وذهب الشافعي إلى أن هذه الأوقات الخمسة كلها منهي عنها إلا وقت الزوال يوم الجمعة فإنه أجاز فيه الصلاة

 . (55)واستثنى قوم من ذلك الصلاة بعد العصر

ا معارضة أثر لأثر، وإما معارضة الأثر للعمل عند من راعى العمل: أعني عمل وسبب الخلاف في ذلك أحد شيئين: إم

 أهل المدينة، وهو مالك بن أنس.

 فحيث ورد النهي ولم يكن هناك معارض لا من قول ولا من عمل اتفقوا عليه، وحيث ورد المعارض اختلفوا. 

ه ثبت من حديث عقبة بن عامر الجهني أنه قال: أما اختلافهم في وقت الزوال فلمعارضة العمل فيه للأثر، وذلك أن

ثلاث ساعات كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينهانا أن نصلي فيهن وأن نقبر فيهن موتانا: حين تطلع الشمس بازغة حتى 

 .(56)ترتفع، وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس، وحين تضيف الشمس للغروب حتى تغرب

 .(57)عبد الله الصنابحي في معناه ولكنه منقطع، خرجه مالك في موأئه يوحديث أب

فمن الناس من ذهب إلى منع الصلاة في هذه الأوقات الثلاثة كلها، ومن الناس من استثنى من ذلك وقت الزوال، إما 

 بإألاق وهو مالك، وإما في يوم الجمعة فقط وهو الشافعي. 

لما وجده على الوقتين فقط ولم يجده على الوقت الثالث: أعني الزوال أباح  وأما مالك فلأن العمل عنده بالمدينة

 .(58)الصلاة فيه، وأعتقد أن ذلك النهي منسوخ بالعمل

 .(59)وأما من لم ير للعمل تأثيرا فبقي على أصله في المنع"

 المسألة الثانية: صفة الأذان 

 قال ابن رشد الحفيد: " اختلف العلماء في الأذان على أربع صفات مشهورة: 

 .(60)مالك وغيره ،إحداها تثنية التكبير فيه، وتربيع الشهادتين، وباقيه مثنى، وهو مذهب أهل المدينة

 
ً

ثانية مرفوع ، ثم يثنيهما مرة اخفيً  واختار المتأخرون من أصحاب مالك الترجيع، وهو أن يثني الشهادتين أولا

 . (61)الصوت

 .(62)والصفة الثانية أذان المكيين، وبه قال الشافعي وهو تربيع التكبير الأول والشهادتين وتثنية باقي الأذان

 . (63)والصفة الثالثة أذان الكوفيين، وهو تربيع التكبير الأول وتثنية باقي الأذان، وبه قال أبو حنيفة

تربيع التكبير الأول وتثليث الشهادتين وحي على الصلاة وحي على الفلاح، يبدأ والصفة الرابعة أذان البصريين وهو 

بأشهد أن لا إله إلا الله حتى يصل إلى حي على الفلاح، ثم يعيد كذلك مرة ثانية، أعني: الأربع كلمات تبعا، ثم يعيدهن ثالثة، وبه 

 قال الحسن البصري وابن سيرين. 

هؤلاء الأربع فرق اختلاف الآثار في ذلك، واختلاف اتصال العمل عند كل واحد والسبب في اختلاف كل واحد من 

، والمكيون كذلك أيضا يحتجون بالعمل المتصل (64)منهم؛ وذلك أن المدنيين يحتجون لمذهبهم بالعمل المتصل بذلك في المدينة

  .(65)عندهم بذلك، وكذلك الكوفيون والبصريون ولكل واحد منهم آثار تشهد لقوله "

 لعمل أهل المدينة. اوقد صارت فتاوى علماء الأندلس على القول بتثنية الأذان وترجيع الشهادتين؛ تبعً 

قال ابن رشد: " وذهب مالك رحمه الله إلى أن التكبير في الأذان مثنى، وإلى الترجيع في الشهادة، والحجة له مع أن ذلك 

 ،دة على غيره من الأحاديث اتصال العمل به بالمدينة منذ وفاة النبي قد روي عن أبي محذورة، فكان ما فيه من الترجيع زيا

 .(66)وما اتصل به العمل من الأخبار فهو أولى مما لم يتصل به عمل منها؛ لأن ذلك يقتض ي أنه هو الناسخ لها، والله أعلم"



 
 
 

 

 470  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 المسألة الثالثة: صلاة القاعد خلف القائم:

الثانية، وهي صلاة القائم خلف القاعد، فإن حاصل القول فيها أن العلماء اتفقوا قال ابن رشد الحفيد: "وأما المسألة 

 .[011البقرة:إذا كان منفردا أو إماما لقوله تعالى ﴿وقوموا لله قانتين﴾ ] اقاعدً  اعلى أنه ليس للصحيح أن يصلي فرضً 

أقوال: أحدها أن المأموم يصلي واختلفوا إذا كان المأموم صحيحا فصلى خلف إمام مريض يصلي قاعدا على ثلاثة 

 .(67)قاخلفه قاعدا، وممن قال بهذا القول أحمد وإسح

والقول الثاني أنهم يصلون خلفه قياما، قال أبو عمر بن عبد البر: وعلى هذا جماعة فقهاء الأمصار الشافعي 

يصلون وراءه قياما وإن كان لا يقوى على  :وأصحابه وأبو حنيفة وأصحابه وأهل الظاهر وأبو ثور وغيرهم، وزاد هؤلاء فقال

الركوع والسجود بل يومئ إيماء، وروى ابن القاسم أنه لا تجوز إمامة القاعد وأنه إن صلوا خلفه قياما أو قعودا بطلت 

ور لى المنع، والأول هو المشهصلاتهم، وقد روي عن مالك أنهم يعيدون الصلاة في الوقت، وهذا إنما بني على الكراهة لا ع

 . (68)عنه

 وسبب الاختلاف تعارض الآثار في ذلك ومعارضة العمل للآثار: أعني عمل أهل المدينة عند مالك. 

" وإذا صلى قاعدا فصلوا  :وذلك أن في ذلك حديثين متعارضين: أحدهما حديث أنس، وهو قوله عليه الصلاة والسلام

الله عليه وسلم وهو شاك جالسا وصلى وراءه قوم قياما فأشار إليهم  وحديث عائشة في معناه، وهو أنه صلى صلى (69)قعودا "

" إنما جعل الإمام ليؤتم به، فإذا ركع فاركعوا، وإذا رفع فارفعوا، وإذا صلى جالسا فصلوا  :أن اجلسوا فلما انصرف قال

" أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج في مرضه الذي توفي منه، فأتى المسجد  :والحديث الثاني حديث عائشة (70)جلوسا " ،

فوجد أبا بكر وهو قائم يصلي بالناس، فاستأخر أبو بكر فأشار إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم أن كما أنت، فجلس 

الله صلى الله عليه وسلم، وكان الناس  رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى جنب أبي بكر، فكان أبو بكر يصلي بصلاة رسول 

 فذهب الناس في هذين الحديثين مذهبين: مذهب النسخ، ومذهب الترجيح.  (71)يصلون بصلاة أبي بكر"

فأما من ذهب مذهب النسخ فإنهم قالوا: إن ظاهر حديث عائشة وهو " أن النبي عليه الصلاة والسلام كان يؤم 

ن النبي عليه الصلاة أن الناس كانوا قياما، و أنه لا يجوز أن يكون إمامان في صلاة واحدة، و الناس، وأن أبا بكر كان مسمعا " لأ 

 والسلام كان جالسا، فوجب أن يكون هذا من فعله عليه الصلاة والسلام، إذ كان آخر ما فعله ناسخا لقوله وفعله المتقدم. 

هذا الحديث قد اضطربت الرواية عن عائشة  وأما من ذهب مذهب الترجيح فإنهم رجحوا حديث أنس بأن قالوا إن

 فيه فيمن كان الإمام، هل رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أبو بكر؟ 

وأما مالك فليس له مستند من السماع، لأن كلا الحديثين اتفقا على جواز إمامة القاعد، وإنما اختلفا في قيام المأموم 

إنه ليس في حديث عائشة أن الناس صلوا لا قياما ولا قعودا، وليس يجب أن  أو قعوده، حتى إنه لقد قال أبو محمد بن حزم

 .(72)يترك المنصوص عليه لش يء لم ينص عليه"

 المسألة الرابعة: الجمع بين الصلاتين في الحضر

 
ً

 .(73)اكان أو نهارً  قال ابن رشد الحفيد: " وأما الجمع في الحضر لعذر المطر فأجازه الشافعي ليلا

 في النهار وأجازه في الليل، وأجازه أيضا في الطين دون المطر في الليل. ومنعه مالك

وقد عدل الشافعي مالكا في تفريقه من صلاة النهار في ذلك وصلاة الليل، لأنه روى الحديث وتأوله، أعني: خصص 

ى رسول الله صلى الله عليه وسل :عمومه من جهة القياس، وذلك أنه قال في قول ابن عباس
َّ
 ام بين الظهر والعصر جميعً " صل

: أرى ذلك كان في مطر، قال: فلم يأخذ بعموم الحديث ولا بتأويله، أعني: (74). في غير خوف ولا سفر"اوالمغرب والعشاء جميعً 



 
 
 

 

471 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

تخصيصه، بل رد بعضه وتأول بعضه، وذلك ش يء لا يجوز بإجماع، وذلك أنه لم يأخذ بقوله فيه "صلى الظهر والعصر" وأخذ 

 لمغرب والعشاء" وتأوله.بقوله "وا

وأحسب أن مالكا رحمه الله إنما رد بعض هذا الحديث لأنه عارضه العمل، فأخذ منه بالبعض الذي لم يعارضه 

 .(75)العمل "

 المسألة الخامسة: وقت صلاة المغرب

وهو رأي  فقد حصل فيها خلاف معروف، وللشافعي رحمه الله في وقت المغرب قولان: أحدهما أنه إلى مغيب الشفق،

 مالك في الموأأ، والثاني أن وقتها محدد إلى حين تحجب الشمس.

 لم يختلف. اواحدً  ابأن للمغرب وقتً  واستدل المالكية لذلك بإمامة جبريل عليه السلام للنبي 

 
ً

يجوز جهله ؛ لأنه لا يغفل عنه، ولا قال ابن عبد البر، وهو من علماء لمالكية في الأندلس: "على أن مثل هذا يؤخذ عملا

 .(76)وفي هذه ما يكفي مع العمل في المدينة بتعجيلها" ...ولا نسيانه

 ة: تقديم الأذان لصلاة الصبحدسالمسالة السا

اختلف العلماء في تقديم الأذان لصلاة الصبح قبل دخول وقتها، ومذهب الإمام مالك رحمه الله: جواز تقديم الأذان 

 .(77)بذلك لصلاة الصبح؛ لاتصال عمل أهل المدينة

جاء في الموأأ: قال مالك: "لم تزل الصبح ينادى لها قبل الفجر، فأما غيرها من الصلوات فإنا لم نرَها ينادى لها إلا 

 بعد أن يحل وقتها".

وأما قوله: لم تزل الصبح ينادى : "رحمه الله -البر بنسبة هذه المسألة إلى عمل أهل المدينة فقال  وقد صرح ابن عبد

فهذا يدلك على أن الأذان عنده مأخوذ ، لفجر، فأما غيرها من الصلوات فإنا لم نرها ينادى لها إلا بعد أن يحل وقتهالها قبل ا

من العمل؛ لأنه لا ينفك منه كل يوم، فيصح الاحتجاج فيه بالعمل؛ لأنه ليس مما ينس ى، وكذلك غيره احتج بالعمل فيه 

 .(78)"أيضًا

 التطوع بالصلاة نصف النهار: عدم كراهة سابعةالمسألة ال

اختلفت أقاويل العلماء في حكم الصلاة عند استواء الشمس في كبد السماء، وقد ذهب مالك وأصحابه إلى عدم 

اعتبار وقت استواء الشمس وسط السماء وقت منع للصلاة، ولا وقت كراهة، ولا في وقت الجمعة ولا غيره؛ لاتصال عمل أهل 

 .(79)ارالمدينة بالصلاة نصف النه

جاء في المدونة: "... وقال مالك: لا أكره الصلاة نصف النهار إذا استوت الشمس في وسط السماء، لا في يوم جمعة ولا 

رون ويصلون نصف النهار في تلك  في غيره، قال: ولا أعرف هذا النهي، قال: وما أدركت أهل الفضل والعباد إلا وهم يُهجِّ

 .(80)الساعة"

باعتماد مالك على عمل أهل المدينة في جواز الصلاة وقت الزوال، فقال: "... لأنه عمل معمول  وقد صرح ابن عبدالبر

ل عليه"  . (81)به في المدينة، لا ينكِره منكِر، ومثل هذا العمل عنده أقوى من خبر الواحد؛ فلذلك صار إليه وعوَّ

 النتائج:

يحسن أن نلقي الضوء على أهم  ،والانتقال وأثره الفقهيبعد البحث حول موضوع عمل أهل المدينة بين التأسيس  

 النتائج التي تم الوصول إليها، والتي تتمثل في الآتي:

 
ً

: مكانة المدينة ومنزلتها عند العلماء لما ورد فيها من فضائل وأحاديث، وكل هذا أثر في حجية عمل أهل المدينة، مما أولا

 دينة وإجماعهم بمكانة المدينة وفضلها.جعل بعض العلماء يستدل لحجية عمل أهل الم



 
 
 

 

 472  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

: أن حجية عمل أهل المدينة بضربيه النقلي والاجتهادي مرتبط بالقرون الثلاثة المفضلة، وما نسب لأهل المدينة اثانيً 

 بعد تلك القرون فلا يخرج عن أقوال للعلماء مثلها مثل أقوال غيرهم من غير تفضيل ولا تقديم. 

 
ً
المصطلح  أهل المدينة بالفقه المالكي ناتج عن ارتباط العمل بموأأ مالك، ويرجع ذلك إلى وجود: أن ارتباط عمل اثالث

 الذي يستعمله مالك )الأمر المجتمع عليه(.

: سعة وتوسع آفاق المذهب المالكي، وذلك بسبب انتشار هذا المذهب عن أريق التلاميذ، حتى وجد مدارس ارابعً 

 والمغرب.متعددة لهذا المذهب في المشرق 

 التوصيات

 
ً

: حاجة مسائل الاختلاف الناتجة عن عمل أهل المدينة إلى دراسة خاصة ومفصلة في تتبع جزئيات المسائل أولا

غيرهم مذاهب وتحقيق ثبوت العمل المدني، وذلك أن بعض الفقهاء المتأخرين قد ذكروا سبب المخالفة بين مذهب المالكية و 

 عمل.للعمل في مسائل لا يثبت فيها ال

: تتبع بعض أدلة المذهب المالكي مثل قواعد الماجريات، ودراستها دراسة مستفيضة وبيان علاقتها ببقية الأدلة اثانيً 

 المعروفة والمشتهرة عند الأصوليين.

 :الهوامش والإحالات
 

 .014 خلدون، مقدمة ابن خلدون:ابن ( 1)

( عن أبي هريرة 3153، كتاب فضائل المدينة، باب فضل المدينة وأنّها تنفي النّاس، ح)2/0414البخاري: ( البخاري، صحيح 2)

، وفيه:" هي المدينة تنفي النّاس كما ينفى خبث الحديد "؛ مسلم
ً
، كتاب الحج، باب تنفي 2/055صحيح مسلم: ، مرفوعا

 بألفاظ قريبة من ألفاظ البخاري.( عن أبي هريرة، وجابر، وز 3113خبثها وتسمّى أابة وأيبة، ح)
ً
 يد مرفوعا

؛ الآمدي، 0/16؛ ابن الحاجب، مختصر ابن الحاجب: 4/360المحصول:  ؛ الرازي،4/3345نظر: أبو يعلى، العدة: ي (3)

 .0/136شرح البدخش ي:  ؛ البدخش ي،114؛ القرافي، شرح تنقيح الفصول: 3/041الإحكام: 

 (.3156كتاب فضائل المدينة، باب الإيمان يأرز إلى المدينة، ح) ،2/0441البخاري، صحيح البخاري:  (4)

  ،
ً
 وسيعود غريبا

ً
 (.346رقم الحديث ) 0/014صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بدأ الإسلام غريبا

 (. 3155، كتاب فضائل المدينة، باب إثم من كاد أهل المدينة، ح)2/0441البخاري، صحيح البخاري:  (5)

 ( بلفظ" أذابه "3115)رقم الحديث  2/012، …ب الحج، باب تحريم إرادة أهل المدينة بسوء صحيح مسلم، كتا 

 .(3113)، كتاب فضائل المدينة، الباب الثاني عشر، ح0423، 2/0122البخاري، صحيح البخاري:  (6)

 (.3156)رقم الحديث  2/051صحيح مسلم نحوه، كتاب الحج، باب الترغيب في سكنى المدينة والصبر على لأوائها 

صحيح مسلم، كتاب  (.3112، كتاب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدجال المدينة، ح)2/0442البخاري، صحيح البخاري:  (7)

 .(3153)الحديث رقم  2/056الحج، باب صيانة المدينة من دخول الطاعون 

السبتي،  ؛1/446 :البخاري، كشف الأسرار ؛3/041الإحكام للآمدي ؛ الآمدي،3341-4/3342العدة:  نظر: أبو يعلى،ي (8)

 .61-3/21ترتيب المدارك: 

؛ ابن قدامة، روضة 4/020 :الإحكام ؛ ابن حزم،3/041نظر ما سبق من الأدلة العقلية في: الآمدي، الإحكام: ي (9)

الوصول إلى  ؛ البغدادي،0/16؛ ابن الحاجب، مختصر ابن الحاجب: 1/445كشف الأسرار:  ؛ البخاري،0/450الناظر:

 .0/031؛ العطار، حاشية العطار: 0/301الأصول: 



 
 
 

 

473 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

 

  .5/013 :الأمالشافعي، (10)

 .4/411( الزركش ي، البحر المحيط: 11)

 .135 مصطلحات مالك وآراء الأصوليين: ( سيف، عمل أهل المدينة بين12)

 .320، 323(فلمبان، خبر الواحد إذا خالف عمل أهل المدينة: 13)

 .0/3240( الشعلان، أصول فقه الإمام مالك النقلية: 14)

 .0/425( السبكي، الإبهاج في شرح المنهاج: 15)

ولكن فعله  -رحمه الله  -لم يفعله الإمام مالك  ( أضرب العمل في هذا المطلب يراد بها أقسامه، وتقسيم عمل أهل المدينة16)

وقد كان  جماعة من العلماء من أتباعه وغيرهم، من أجل إيضاح العمل، وبيان ما هو حجة من أقسامه وما ليس بحجة.

وفي هذا البحث سأتطرق لأضرب  للقاض ي عبدالوهاب وابن تيمية وابن القيم إسهامات جيدة في تقسيم عمل أهل المدينة.

، السبتي، 415-3/416نظر في هذا النوع من التقسيم: الباجي، إحكام الفصول أو   ل أهل المدينة من ناحية السند.عم

؛ الزركش ي، البحر المحيط: 0/166إعلام الموقعين:  ؛ ابن قيم الجوزية،110؛ آل تيمية، المسودة: /3/61ترتيب المدارك 

4/412  

؛ 1/322، ابن أمير الحاج، التقرير والتحبير: 4/412البحر المحيط:  ؛ الزركش ي،63-3/61ترتيب المدارك:  السبتي، ينظر:( 17)

 .0/3221 -ة دكتوراةأأروح-أصول فقه الإمام مالك النقلية  الشعلان،

 .3544ـ،1/3541بادي، المعونة آ؛ الفيروز 415-3/416الباجي، إحكام الفصول  ينظر:( 18)

صليت مع رسول الله صلى الله )( حديث ترك الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم أخرجه مسلم في صحيحه عن أنس قال: 19)

 منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم
ً
، كتاب: الصلاة، باب: حجة من (عليه وسلم وأبي بكر وعمر وعثمان، فلم أسمع أحدا

  . (133)، ح3/033قال لا يجهر بالبسملة: 

( حديث الوضوء من بئر بضاعة أخرجه أبو داود، والترمذي، وأحمد عن أبي سعيد الخدري أنه قيل لرسول الله صلى الله 20)

عليه وسلم: أتتوضأ من بئر بضاعة ـ وهي بئر يطرح فيها الحيض، ولحم الكلاب، والنتن، فقال رسول الله صلى الله عليه 

، كتاب: الطهارة، باب: ما جاء في بئر بضاعة، 3/35داود، سنن أبي داود:  أبو ينظر:. (الماء أهور لا ينجسه ش يء)وسلم: 

 .(66)، كتاب: الطهارة، باب: ما جاء أن الماء لا ينجسه ش يء، ح3/36؛ الترمذي، سنن الترمذي: (66)، ح3/35

( حديث إقراره لهم على تلقيح النخل أخرجه ابن ماجة، وأحمد، عن عائشة ـ رض ي الله عنها ـ وصححه ابن حبان، وفيه قال 21)

 بسبب عدم تلقيحه: 
ً
 من أمر دنياكم فشأنكم به، وإن كان من أمور )لهم النبي بعدما أصبح التمر شيصا

ً
إن كان شيئا

 ؛ ابن حنبل، المسند:(0453)الرهون، باب تلقيح النخل، ح  ، كتاب0/102 ابن ماجه، سنن ابن ماجه: ينظر:. (دينكم فإلي

 ( 00، باب الاعتصام بالسنة وما يتعلق بها، ح)3/023صحيح ابن حبان:  (؛ ابن حبان،04364، ح)6/301

ضروات، من كتاب: الزكاة، باب: ما جاء في زكاة الخ ،1/12( حديث ترك زكاة الخضروات أخرجه: الترمذي، سنن الترمذي: 22)

حديث معاذ رض ي الله عنه أنه: كتب إلى النبي صلى الله عليه وسلم يسأله عن الخضروات، وهي البقول، فقال: "ليس فيها 

 .(611)ش يء" ح

 .0/3221أصول فقه الإمام مالك النقلية:  ؛ الشعلان،63-3/61ترتيب المدارك:  السبتي، ينظر:( 23)

 بحث الرابع: تطبيقات أندلسية على عمل أهل المدينة.( سترد الأمثلة على هذا الضرب في الم24)

ومن هذه المسائل: سبي نساء أهل الردة وصبيانهم، والقراءة في صلاة الصبح بسورتي الحج ويوسف، وسجدتا سورة  (25)



 
 
 

 

 474  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 .013ـ  0/012ابن حزم، الإحكام:  ينظر: الحج، وسجدة سورة النجم، و أخذ الزكاة من غير السائمة من بهيمة الأنعام.

؛ ابن 1/100الفصول في الأصول:  ؛ الجصاص،212ـ  214 الشافعي، الرسالة: ينظر:، و 3/415الباجي، إحكام الفصول:  (26)

 .044ـ  0/004حزم، الإحكام: 

 .3/  3( ابن فرحون، الديباج: 27)

 .014 ( ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون:28)

؛ ابن عبد 3/316الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقص ى:  المذهب المالكي في المغرب في: الناصري،أسباب انتشار  ينظر:( 29)

 .603البر، الانتقاء من فضائل الأئمة الثلاثة الفقهاء: 

 .4/1السبتي، ترتيب المدارك:  (30)

 .25، مخلوف، شجرة النور: 1/1السبتي، ترتيب المدارك:  (31)

 .21؛ مخلوف، شجرة النور: 1/036السبتي، ترتيب المدارك:  (32)

 .52-63، 16، 12الإشراف على نكت مسائل الخلاف:  ( البغدادي،33)

 .3/02( السبتي، ترتيب المدارك: 34)

 .326تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس:  ؛ السامرائي،3/124ابن الفرض ي، تاريخ علماء الأندلس:  ينظر:( 35)

 .3/22ترتيب المدارك:  ( السبتي،36)

 .3/334الاستقصاء لأخبار المغرب الأقص ى:  الناصري، ينظر:( 37)

 .3/302مؤلف مجهول، ذكر بلاد الأندلس:  ينظر:( 38)

 .30؛ ابن القوأية، تاريخ افتتاح الأندلس: 452الخشني، أخبار الفقهاء والمحدثين بالأندلس:  ينظر:( 39)

 ويحيى بن يحيى الليثي، و الغازي بن قيس.، (شبطون )( زياد بن عبد الرحمن 40)

 .0/316؛ ابن فرحون، الديباج: 3/141( السبتي، ترتيب المدارك: 41)

( سيرد معنا في المبحث الرابع بعض التطبيقات الفقهية الأندلسية على عمل أهل المدينة من خلال كتاب بداية المجتهد 42)

 لابن رشد الحفيد.

 .3/122: ( الونشريس ي، المعيار المعرب43)

 .3/16( المقدس ي، أحسن التقاسيم: 44)

 .140( الجيدي، العرف والعمل في المذهب المالكي: 45)

 .140 ( نفسه:46)

 .41 :تحفة أكياس الناس بشرح عمليات فاسالفاس ي، ( 47)

 .313 :المحصول  الرازي، (48)

 .01 :إعمال العرفلتمين،  ينظر:( 49)

 .166،165 :القواصم من العواصم لابن العرب ينظر:( 50)

 .4/006الحجوي، الفكر السامي:  ينظر:( 51)

 .122( الجيدي، العرف والعمل في المذهب المالكي: 52)

؛ ابن 26-4/22المجموع:  ؛ النووي،320-3/322السرخس ي، المبسوط:  ينظر:( للاستزادة في مسألة أوقات النهي عن الصلاة 53)



 
 
 

 

475 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

 

 .234، 0/231قدامة، المغني: 

 .066-4/062جموع: الم النووي، ينظر:( 54)

: " وابن عمر إنما سمع من النبي صلى الله عليه و سلم النهي أن يتحرى أحد فيصلي عند 063/  3 الأم: ( قال: الشافعي،55)

 ألوع الشمس وعند غروبها ولم أعلمه روي عنه النهي عن الصلاة بعد العصر ولا بعد الصبح ".

: " وقال ابن المنذر رخصت أائفة في الصلاة بعد العصر روينا ذلك عن علي والزبير 201-205/ 0ابن قدامه، المغني:  وقال:

وابنه وتميم الداري والنعمان بن بشير وأبي أيوب الأنصاري وعائشة وفعله الأسود بن يزيد و عمر وابن ميمون و مسروق 

عبد الرحمن بن الأسود و ابن البيلماني والأحنف بن قيس وحكي عن أحمد وشريح و عبد الله بن أبي الهذيل و أبو بردة و 

أنه قال: لا نفعله ولا نعيب فاعله وذلك لقول عائشة رض ي الله عنها ما ترك رسول الله صلى الله عليه و سلم ركعتين بعد 

ع الشمس أو غروبها رواهما العصر عندي قط وقولها وهم عمر إنما نهى رسول الله صلى الله عليه و سلم أن يتحرى ألو 

 مسلم وقول علي عن النبي صلى الله عليه و سلم: لا صلاة بعد العصر إلا والشمس مرتفعة ". 

هي عن الصلاة فيها، ح)4/342( مسلم، صحيح مسلم: 56)
ُ
 (.113، كتاب صلاة المسافرين، باب الأوقات التي ن

ن الشمس تطلع ومعها قرن الشيطان، فإذا ارتفعت فارقها، ثم إذا (: " إ13، ح)3/32الموأأ:  ( نص الحديث في: ابن مالك،57)

استوت قارنها، فإذا زالت فارقها، فإذا دنت للغروب قارنها، فإذا غربت فارقها، ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن 

 الصلاة في تلك الساعات ".

 بأصله القاض ي بتقديم عمل أهل من الحديث وقت الزوال -رحمه الله  -( لقد استثنى الإمام مالك 58)
ً
، أجاز الصلاة فيه عملا

 المدينة على الآحاد من الأخبار.

 .342-0/315( ابن رشد، بداية المجتهد: 59)

 .0/011الدسوقي، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير:  ينظر:( 60)

 .1/033 الحطاب، مواهب الجليل: ينظر:( 61)

 .1/63المجموع:  النووي، ينظر:( 62)

 .3/615بدائع الصنائع:  ؛ الكاساني،3/301المبسوط:  السرخس ي، ينظر:( 63)

ى، وذلك 3/52الموأأ:  قال الإمام: مالك، (64) ثنَّ
ُ
: " لم يبلغني في النداء والإقامة إلا ما أدركت الناس عليه، فأما الإقامة فإنها لا ت

 الأمر عندنا ".

 .0/320ابن رشد، بداية المجتهد:  (65)

 .3/412بيان والتحصيل: ابن رشد، ال (66)

 .64-1/62المغني:  ابن قدامة، ينظر:( 67)

 .1/63؛ ابن قدامة، المغني: 6/342ابن عبد البر، التمهيد:  ينظر:( 68)

 .(433)، ح1/010، كتاب الصلاة، باب ائتمام المأموم بالإمام 1/010( مسلم، صحيح مسلم: 69)

. صحيح مسلم، كتاب الصلاة، (611)باب إنما جعل الإمام ليؤتم به، ح، كتاب الآذان، 0/334( البخاري، صحيح البخاري: 70)

 .(430)، حديث رقم 1/014باب ائتمام المأموم بالإمام 

 .(143)برواية أبي مصعب الزهري، ح بهذا اللفظ، ،3/314( روياه: ابن مالك، الموأأ: 71)

 (.611، حديث رقم )0/312لعلة وبنحوه في صحيح البخاري، كتاب الآذان، باب من قام إلى جنب الإمام  



 
 
 

 

 476  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 (. 431، حديث رقم )1/016وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر  

 .133-0/121ابن رشد، بداية المجتهد:  (72)

 .4/316 النووي، المجموع: ينظر:( 73)

 .(522)ح ،صلاتين في الحضر، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الجمع بين ال4/04( مسلم، صحيح مسلم: 74)

 .152، 0/154ابن رشد، بداية المجتهد:  (75)

  .023، 3/022ابن عبد البر، الاستذكار:  (76)

 .32/21ابن عبد البر، التمهيد:  (77)

 .53، 4/52ابن عبد البر، الاستذكار:  (78)

 .35/ 4ابن عبد البر، التمهيد:  :نظري (79)

 .332/ 3ابن مالك، المدونة:  (80)

  .3/325ابن عبد البر، الاستذكار:  (81)

 المراجع

 .المكتب الإسلامي(. 3)ط. الإحكام في أصول الأحكام (.3420) الأمدي، س.

 الكتب العلمية.  (. دار0)ط. التقرير والتحبير (.3311ابن أمير الحاج، م. )

 .دار الغرب الإسلامي (.3ط.؛ تحقيق ودراسة عبدالمجيد تركي،) إحكام الفصول في أحكام الأصول (. 3332الباجي، س. ) 

 .دار أوق النجاةتحقيق(. محمد الناصر، ) صحيح البخاري (. 3400. )البخاري، م

دار (. 3ط. تحقيق؛غدادي، بحمد المعتصم بالله ال)كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي (. 3333البخاري، ع. ) 

 .الكتاب العربي

 دار الفكر. .(3)ط. منهاج العقول  -شرح البذخش ي  (.0223، م. )البذخش ي

 .مكتبة المعارفتحقيق(. عبدالحميد علي أبو زنيد، ) الوصول إلى الأصول (. 3311البغدادي، أ. ) 

 (. دار ابن حزم.3ط. الحبيب بن أاهر، تحقيق؛) الإشراف على نكت مسائل الخلاف(. 3333البغدادي، ع. ) 

 دار الغرب الإسلامي.تحقيق(. بشار عواد معروف، ) الترمذيسنن (. 3331. )الترمذي، م

  .دائرة الشئون الإسلامية والعمل الخيري (. 3)ط. إعمال العرف في الأحكام والفتاوى في المذهب المالكي (.0223ابن التمين، م. )

 دار الفضيلة. (. 3ط. تحقيق؛أحمد الذروي، ) المسودة في أصول الفقه(. 0220) آل تيمية.

 .مكتبة الإرشاد(. 0ط. تحقيق؛عجيل النشمي. ) المسمى الفصول في الأصول  -أصول الجصّاص (. 3334الجصاص، أ. ) 

 . مطبعة الفضالة.العرف والعمل في المذهب المالكي (.3314الجيدي، ع. )

 دار الكتب العلمية. (.0)ط. مختصر ابن الحاجب(. 3421ابن الحاجب، ع. )

 .مؤسسة الرسالة(. 0ط. تحقيق؛شعيب الأرنؤوط، ) صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان (.3331ابن حبان، م. )

 .دار التراث تحقيق(. عبدالعزيز بن عبدالفتاح القارئ،) الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلاميالحجوي، م. )د.ت(. 

 .دار الجيل (.0)ط. الإحكام في أصول الأحكام(. 3315ابن حزم، ع. ) 

 مكتبة النجاح. .مواهب الجليل لشرح مختصر خليلالحطاب، م. )د.ت(. 

 مؤسسة الرسالة(. 0تحقيق؛ط.وآخرون،  ،شعيب الأرنؤوط)مسند الإمام أحمد بن حنبل(. 3333ابن حنبل، أ. ) 



 
 
 

 

477 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

 

لى للأبحاث العلمية )ماريا لويسا، ولويس مورينا، تحقيق(. المجلس الأعأخبار الفقهاء والمحدثين بالأندلس(. 3333الخشني، م. )

 معهد التعاون مع العالم العربي. 

 الجيل. دار .مقدمة ابن خلدون  (.3155ابن خلدون، ع. )

 .المكتبة العصرية تحقيق(. محمد عبد الحميد،) سنن أبي داود. )د.ت(. أبو داود، س

 .عيس ى البابي الحلبي .حاشية الدسوقي على الشرح الكبيرالدسوقي، م. )د.ت(.  

 . ةمؤسسة الرسال (.0ط. دراسة وتحقيق؛ أه جابر فياض العلواني،) المحصول في علم أصول الفقه(. 3330الرازي، م. ) 

 .. دار الغرب الإسلاميالبيان والتحصيل(. 3314ابن رشد، م. )

 .دار الكتب العلمية(. 3ط. تحقيق؛الموجود،  علي معوض، وعادل عبد) بداية المجتهد ونهاية المقتصد (.3336ابن رشد، م. )

 .وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية (.3)ط. البحر المحيط(. 3311الزركش ي، م. ) 

 الجديد المتحدة دار الكتـب (.3)ط. تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس (.0222) السامرائي، خ. أه، ع. مصلوب، ن.

دار مكتبة  تحقيق(.بكير محمود،  )أحمد أعلام مذهب مالكترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة  (.3115السبتي، ع. )

 .الحياة، ودار مكتبة الفكر

 .دار الكتب العلمية(. 3ط. تحقيق،جماعة من العلماء، ) الإبهاج في شرح المنهاج(. 3314) السبكي، ع. وولده عبد الوهاب.

 .دار المعرفة(. 3)ط. المبسوط (.3331السرخس ي، م. )

 دار الاعتصام. (.3)ط. عمل أهل المدينة بين مصطلحات مالك وآراء الأصوليين(. 3135سيف، أ. ) 

 دار الكتب العلمية.  (.3ط. تحقيق؛ محمود مطرجي،) الأم (.3331الشافعي، م. )

 العلمية. دار الكتب ، تحقيق(.أحمد محمد شاكر) الرسالةالشافعي، م. )د.ت(.  

 .مطابع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية (.3)ط. النقليةأصول فقه الإمام مالك  (.3404الشعلان، ع. )

وزارة  (.1تحقيق؛ط. مصطفى العلوي، ومحمد البكري،)التمهيد لما في الموأأ من المعاني والأسانيد (.3115ابن عبد البر، ي. )

 عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية.

 .مكتب المطبوعات الإسلامية. ثلاثة الفقهاءالانتقاء في فضائل الأئمة ال (.3435ابن عبد البر، ي. )

 .دار قتيبة للطباعة والنشر .الاستذكارابن عبد البر، ي. )د.ت(. 

 .مكتبة دار التراثتحقيق(. عمار أالبي، )القواصم من العواصم ابن العربي، أ. )د.ت(.

 .دار إحياء الكتب العربية .حاشية العطار على شرح الخبيص ي(. 3362العطار، ح. ) 

 مطبعة فضالة المحمدية. .تحفة أكياس الناس بشرح عمليات فاس (.0223الفاس ي، س. )

 . دار التراث للطبع والنشرتحقيق(.محمد الأحمدي، )الديباج المذهّب في معرفة علماء أعيان المذهب ابن فرحون، إ. )د.ت(.

 .دار الكتـب اللبنانية(. 3تحقيق؛ط.إبـراهيم الأبيـاري، )تاريخ علماء الأندلس(. 3311) .ابن الفرض ي،

 .[، جامعة أم القرى غير منشورة]رسالة ماجستير خبر الواحد إذا خالف عمل أهل المدينة(. 3311فلمبان، ح. ) 

جمعية إحياء التراث الإسلامي، (. 3تحقيق؛ط.علي ابن عبدالعزيز العميريني، )المعونة في الجدل (.3315، إ. )باديآالفيروز 

 .المخطوأات والتراثمنشورات مركز 

عبدالله بن عبدالمحسن التركي، وعبدالفتاح الحلو. )المغني في فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيباني(. 3426ابن قدامة، ع. )

 .مطبعة هجر(. 3تحقيق؛ط.



 
 
 

 

 478  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 .دمكتبة الرش(. 3تحقيق؛ط.عبدالكريم النملة، )روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه(. 3331ابن قدامة، ع. ) 

  .دار الفكر(. 3ط. تحقيق؛أه عبدالرؤوف سعد، ) شرح تنقيح الفصول في اختصار المحصول  (.3351القرافي، أ. )

 ارف.مـؤسسة المع(. 3ط. تحقيق؛عبد الله أنـيس الطباع، ) تاريخ افتتاح الأندلس(. 3334) .ابن القوأية 

 .مكتبة دار البيان (.3ط. تجحقيق؛ بشير محمد عون،)إعلام الموقعين عن رب العالمين (.3403ابن قيم الجوزية، م. )

 

(. دار 3ط. تحقيق؛علي محمد معوض، وعادل أحمد عبدالموجود، )بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع (.3335الكاساني، أ. )

 .الكتب العلمية

 .دار إحياء الكتب العربية تحقيق(.محمد فؤاد عبدالباقي، ) سنن ابن ماجه(. 3150ابن ماجه، م. )

 .مؤسسة الرسالة (.1ط. تحقيق؛ ومحمود خليل، ،بشار عواد) برواية أبي مصعب الزهري - الموأأ(. 3331ابن مالك، م. )

 .دار الكتب العلميةتحقيق(. زكريا عميرات، ) المدونة الكبرى ابن مالك، م. )د.ت(. 

 .دار الفكـر .المالكيةشجرة النور الزكية في أبقات مخلوف، م. )د.ت(. 

 .دار أوق النجاةتحقيق(. ، الناصر محمد زهير) صحيح مسلم(. 0230ح. )مسلم، 

 .(. مكتبة مدبولي1)ط. أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم(. 3333المقدس ي، م. )

 .العلميةالمجلس الأعلى للأبحاث  تحقيق وترجمة(. لويس مولينا،) ذكر بلاد الأنـدلس(. 3311مؤلف مجهول. ) 

 .دار الكتاب تحقيق(.ومحمد الناصري،  ،جعفر الناصري )ى الاستقصاء لأخبار المغرب الأقص (.3335الناصري، أ. )

 دار الفكر.  .المجموع شرح المهذب النووي، ي. )د.ت(.

وزارة  تحقيق(.حجي،  محمد) المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل أفريقيه والأندلس والمغرب(. 3313أ. ) الونشريس ي، 

 .ودار الغرب الإسلامي ،الإسلامية المغربية الأوقاف والشئون 

 .(. د. ن3ط. تحقيق؛أحمد علي سير المباركي، ) العدة في أصول الفقه(. 3332أبو يعلى، م. )
References 

Al-Amidi, S. (1402 AH). Al-Ihkam fi usul al-ahkam [The Determination in the Principles of Legal Rulings] (1st ed.). Al-Maktab al-

Islami. 

Ibn Amir al-Hajj, M. (1983). Al-Taqrir wa al-tahbir [The Report and the Elaboration] (2nd ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Baji, S. (1995). Ihkam al-fusul fi ahkam al-usul [The Precision of Chapters in the Rulings of Principles] (A. Turki, Ed. & Study; 1st 

ed.). Dar al-Gharb al-Islami. 

Al-Bukhari, M. (1422 AH). Sahih al-Bukhari [Authentic Collection of al-Bukhari] (M. Al-Nasir, Ed.). Dar Tawq al-Najat. 

Al-Bukhari, A. (1991). Kashf al-asrar ‘an usul Fakhr al-Islam al-Bazdawi [Revealing the Secrets on the Principles of Fakhr al-Islam al-

Bazdawi] (H. Al-Mu‘tasim Billah Al-Baghdadi, Ed.; 1st ed.). Dar al-Kitab al-‘Arabi. 

Al-Badakhshi, M. (2001). Sharh al-Badakhshi: Minhaj al-‘uqul [Commentary of al-Badakhshi: The Pathway of Minds] (1st ed.). Dar 

al-Fikr. 

Al-Baghdadi, A. (1983). Al-Wusul ila al-usul [Reaching the Principles] (A. Zunaid, Ed.). Maktabat al-Ma‘arif. 

Al-Baghdadi, A. (1999). Al-Ishraf ‘ala nukt masa’il al-khilaf [An Overview of Key Issues of Juristic Disagreement] (H. Ben Taher, Ed.; 

1st ed.). Dar Ibn Hazm. 

Al-Tirmidhi, M. (1998). Sunan al-Tirmidhi [The Sunan of al-Tirmidhi] (B. A. Ma‘ruf, Ed.). Dar al-Gharb al-Islami. 

Ibn al-Tamin, M. (2009). I‘mal al-‘urf fi al-ahkam wa al-fatawa fi al-madhhab al-Maliki [Applying Custom in Rulings and Fatwas in 



 
 
 

 

479 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

 

the Maliki School] (1st ed.). Islamic Affairs & Charitable Activities Department. 

Al Taymiyya Family. (2002). Al-Musawwadah fi usul al-fiqh [The Draft in the Principles of Islamic Jurisprudence] (A. Al-Dharwi, Ed.; 

1st ed.). Dar al-Fadila. 

Al-Jassas, A. (1994). Usul al-Jassas: Al-fusul fi al-usul [The Principles of al-Jassas: Chapters in Legal Theory] (A. Al-Nashmi, Ed.; 2nd 

ed.). Maktabat al-Irshad. 

Al-Jaydi, A. (1984). Al-‘Urf wa al-‘amal fi al-madhhab al-Maliki [Custom and Practice in the Maliki School]. Matba‘at al-Fadalah. 

Ibn al-Hajib, ‘A. (1403 AH). Mukhtasar Ibn al-Hajib [The Abridgment of Ibn al-Hajib] (2nd ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Hibban, M. (1993). Sahih Ibn Hibban bi-tartib Ibn Balban [The Authentic Collection of Ibn Hibban According to Ibn Balban’s 

Arrangement] (Sh. Al-Arna’ut, Ed.; 2nd ed.). Mu’assasat al-Risalah. 

Al-Hajjawi, M. (n.d.). Al-Fikr al-sami fi tarikh al-fiqh al-Islami [The Sublime Thought in the History of Islamic Jurisprudence] (A. Al-

Qari’, Ed.). Dar al-Turath. 

Ibn Hazm, ‘A. (1987). Al-Ihkam fi usul al-ahkam [The Determination in the Principles of Legal Rulings] (2nd ed.). Dar al-Jil. 

Al-Hattab, M. (n.d.). Mawahib al-jalil li-sharh Mukhtasar Khalil [The Gracious Gifts: Commentary on Khalil’s Abridgment]. Maktabat 

al-Najah. 

Ibn Hanbal, A. (1999). Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal [The Musnad of Imam Ahmad] (Sh. Al-Arna’ut et al., Eds.; 2nd ed.). 

Mu’assasat al-Risalah. 

Al-Khushani, M. (1991). Akhbar al-fuqaha’ wa al-muhaddithin bi-al-Andalus [Accounts of the Jurists and Hadith Scholars in al-

Andalus] (M. Luisa & L. Morena, Eds.). Consejo Superior de Investigaciones Científicas. 

Ibn Khaldun, ‘A. (1377 AH). Muqaddimat Ibn Khaldun [Ibn Khaldun’s Prolegomena]. Dar al-Jil. 

Abu Dawud, S. (n.d.). Sunan Abi Dawud [The Sunan of Abu Dawud] (M. Abd al-Hamid, Ed.). Al-Maktabah al-‘Asriyya. 

Al-Dusuqi, M. (n.d.). Hashiyat al-Dusuqi ‘ala al-Sharh al-kabir [Al-Dusuqi’s Marginalia on the Great Commentary]. ‘Isa al-Babi al-

Halabi. 

Al-Razi, M. (1992). Al-Mahsul fi ‘ilm usul al-fiqh [The Harvest in the Science of Legal Theory] (T. Al-‘Alwani, Ed. & Study; 2nd ed.). 

Mu’assasat al-Risalah. 

Ibn Rushd, M. (1984). Al-Bayan wa al-tahsil [The Clarification and Elucidation]. Dar al-Gharb al-Islami. 

Ibn Rushd, M. (1996). Bidayat al-mujtahid wa nihayat al-muqtasid [The Distinguished Jurist’s Primer] (A. Mu‘awwad & A. Abdul 

Mawjud, Eds.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Zarkashi, M. (1988). Al-Bahr al-muhit [The Comprehensive Ocean] (1st ed.). Ministry of Awqaf. 

Al-Samarrai, K., Taha, A., & Maslub, N. (2000). Tarikh al-‘Arab wa hadaratihim fi al-Andalus [History and Civilization of the Arabs in 

al-Andalus] (1st ed.). Dar al-Kutub al-Jadid al-Muttahida. 

Al-Sabti, A. (1387 AH). Tartib al-madarik wa taqrib al-masalik li-ma‘rifat a‘lam madhhab Malik [The Ordering of Paths to Know the 

Notables of the Maliki School] (A. Mahmoud, Ed.). Dar Maktabat al-Hayah & Dar Maktabat al-Fikr. 

Al-Subki, T., & Al-Subki, ‘A. (1984). Al-Ibhaj fi sharh al-Minhaj [The Delight: Commentary on al-Minhaj] (Scholarly Committee, Ed.; 

1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Sarakhsi, M. (1993). Al-Mabsut [The Comprehensive Legal Exposition] (1st ed.). Dar al-Ma‘rifah. 

Sayf, A. (1397 AH). ‘Amal ahl al-Madinah bayna mustalahat Malik wa ara’ al-usuliyyin [The Practice of the People of Medina 

between Malik’s Terms and the Views of Legal Theorists] (1st ed.). Dar al-I‘tisam. 

Al-Shafi‘i, M. (1993). Al-Umm [The Mother Book] (M. Matraji, Ed.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Shafi‘i, M. (n.d.). Al-Risalah [The Epistle] (A. Shakir, Ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 



 
 
 

 

 480  
 

 
 

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 د. محمد بن متعب بن سعيد كردم

  0202 ديسمبر، 4، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 
Al-Sha‘lan, A. (1424 AH). Usul fiqh al-Imam Malik al-naqliyyah [The Transmitted Legal Theory of Imam Malik] (1st ed.). Imam 

Muhammad ibn Saud Islamic University Press. 

Ibn ‘Abd al-Barr, Y. (1387 AH). Al-Tamhid lima fi al-Muwatta’ min al-ma‘ani wa al-asaneed [The Preparation for What is in al-

Muwatta’] (M. Al-‘Alawi & M. Al-Bakri, Eds.; 3rd ed.). Ministry of Awqaf. 

Ibn ‘Abd al-Barr, Y. (1417 AH). Al-Intiqa’ fi fada’il al-a’immah al-thalathah al-fuqaha’ [Selections on the Merits of the Three Jurist 

Imams]. Maktabat al-Matbu‘at al-Islamiyyah. 

Ibn ‘Abd al-Barr, Y. (n.d.). Al-Istidhkar [The Memorandum]. Dar Qutaybah. 

Ibn al-‘Arabi, A. (n.d.). Al-Qawasim min al-‘awasim [The Defending Factors from the Ruinous Factors] (A. Talibi, Ed.). Maktabat Dar 

al-Turath. 

Al-‘Attar, H. (1960). Hashiyat al-‘Attar ‘ala sharh al-Khubaishi [Al-‘Attar’s Marginalia on al-Khubaishi’s Commentary]. Dar Ihya’ al-

Kutub al-‘Arabiyyah. 

Al-Fasi, S. (2001). Tuhfat Akias al-nas bi-sharh ‘Amaliyat Fas [The Gift to the Intelligent People: Commentary on the Practices of Fez]. 

Matba‘at Fadala al-Muhammadiyya. 

Ibn Farhun, I. (n.d.). Al-Dibaj al-mudhahhab fi ma‘rifat ‘ulama’ a‘yan al-madhhab [The Gilded Silk: On the Scholars of the Maliki 

School] (M. Al-Ahmadi, Ed.). Dar al-Turath. 

Ibn al-Faradi. (1983). Tarikh ‘ulama’ al-Andalus [The History of Scholars of al-Andalus] (I. Al-Abyari, Ed.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-

Lubnaniyyah. 

Filimbān, H. (1988). Khabar al-wahid idha khalafa ‘amal ahl al-Madinah [The Solitary Report When It Contradicts the Practice of 

Medina] (Unpublished master’s thesis). Um al-Qura University. 

Al-Firuzabadi, I. (1987). Al-Ma‘unah fi al-jadal [The Assistance in Dialectics] (A. Al-‘Umayrini, Ed.; 1st ed.). Ihya’ al-Turath al-Islami. 

Ibn Qudamah, A. (1406 AH). Al-Mughni fi fiqh al-Imam Ahmad ibn Hanbal al-Shaybani [The Enricher in the Jurisprudence of Imam 

Ahmad] (A. Al-Turki & A. Al-Hilu, Eds.; 1st ed.). Hijr Press. 

Ibn Qudamah, A. (1993). Rawdat al-nazir wa jannat al-manazir [The Garden of the Observant] (A. Al-Namlah, Ed.; 1st ed.). Maktabat 

al-Rushd. 

Al-Qarafi, A. (1973). Sharh tanqih al-fusul fi ikhtisar al-Mahsul [Commentary on Refining the Chapters: Abridgment of al-Mahsul] (T. 

Sa'd, Ed.; 1st ed.). Dar al-Fikr. 

Ibn al-Qutiyyah. (1994). Tarikh iftitah al-Andalus [The History of the Conquest of al-Andalus] (A. Al-Tabba‘, Ed.; 1st ed.). Mu’assasat 

al-Ma‘arif. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, M. (1421 AH). I‘lam al-muwaqqi‘in ‘an rabb al-‘alamin [The Notification of the Lord’s Signatories] (B. ‘Awn, 

Ed.; 1st ed.). Maktabat Dar al-Bayan. 

Al-Kasani, A. (1997). Bada’i‘ al-sana’i‘ fi tartib al-shara’i‘ [The Marvels of Craftsmanship in the Ordering of Legal Codes] (A. 

Mu‘awwad & A. ‘Abd al-Mawjud, Eds.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Majah, M. (1372 AH). Sunan Ibn Majah [The Sunan of Ibn Majah] (M. Abd al-Baqi, Ed.). Dar Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah. 

Ibn Malik, M. (1998). Al-Muwatta’: Riwayat Abi Mus‘ab al-Zuhri [Al-Muwatta’, narration of Abu Mus‘ab] (B. ‘Awwad & M. Khalil, 

Eds.; 3rd ed.). Mu’assasat al-Risalah. 

Ibn Malik, M. (n.d.). Al-Mudawwanah al-kubra [The Grand Corpus] (Z. ‘Umayrat, Ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Makhluf, M. (n.d.). Shajarat al-nur al-zakiyyah fi tabaqat al-Malikiyyah [The Pure Tree of the Biographies of the Malikis]. Dar al-Fikr. 

Muslim, H. (2012). Sahih Muslim [Authentic Collection of Muslim] (M. Al-Nasir, Ed.). Dar Tawq al-Najat. 

Al-Muqaddasi, M. (1991). Ahsan al-taqasīm fi ma‘rifat al-aqalim [The Best Divisions for the Knowledge of the Regions] (3rd ed.). 



 
 
 

 

481 
 

 
  

(EISSN): 2707-5192   ISSN: 2616-5864 

 

 التكوين والانتشار: دراسة تاريخيةعمل أهل المدينة في الأندلس بين 

Journal of Arts, Faculty of Arts, Thamar University, V 13, I 4, December 2025 

 

Maktabat Madbuli. 

Unknown Author. (1983). Dhikr bilad al-Andalus [A Description of the Lands of al-Andalus] (L. Molina, Ed. & Trans.). Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas. 

Al-Nasiri, A. (1997). Al-Istiqsa li-akhbar al-Maghrib al-aqsa [The Thorough Exploration of the History of the Far Maghreb] (J. Al-

Nasiri & M. Al-Nasiri, Eds.). Dar al-Kitab. 

Al-Nawawi, Y. (n.d.). Al-Majmu‘ sharh al-Muhadhdhab [The Collected Commentary on al-Muhadhdhab]. Dar al-Fikr. 

Al-Wansharisi, A. (1981). Al-Mi‘yar al-mu‘arrab wa al-jami‘ al-mughrib ‘an fatawa ahl Ifriqiya wa al-Andalus wa al-Maghrib [The 

Clarified Standard and Comprehensive Collection of Fatwas] (M. Hajj, Ed.). Ministry of Awqaf of Morocco & Dar al-Gharb al-

Islami. 

Abu Ya‘la, M. (1990). Al-‘Uddah fi usul al-fiqh [The Equipment in Legal Theory] (A. Al-Mubarki, Ed.; 1st ed.). n.p. 

 

   

 

 

 


