
 
 
 

 

503 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

 
 

Caution in the Noble Quran: A Study of Contexts and Interpretive Dimensions 

Dr. Hassan Mohammed Hassan Al-Muallimi
* 

elmoualimihassan@gmail.com 

Abstract: 

This study examines the meanings and applications of “caution” in Quran verses, analyzing its 

contextual nuances and the interpretations of classical and modern exegetes. It identifies the multifaceted 

domains—doctrinal, social, educational, political, military, and strategic—where caution is emphasized, 

adapting to the specific demands of each verse. The Quran’s treatment of caution positions it as a holistic 

guide for human conduct, governance, and societal ethics, transcending temporal and cultural boundaries. 

Employing descriptive and inductive methodologies, the study is divided into an introduction and two 

sections. Section one explores caution’s conceptual foundations and theological legitimacy. Section two 

investigates its practical manifestations across diverse spheres. Findings reveal that caution encompasses 

vigilance, preparedness, prudence, and readiness for conflict, reflecting its dynamic role in addressing 

challenges related to faith, culture, warfare, and social dynamics. By synthesizing exegetical insights, the study 

underscores the Quran’s universal relevance, framing caution as both a moral virtue and a pragmatic strategy 

applicable to all eras. This dual emphasis highlights the text’s enduring capacity to guide human life, balancing 

spiritual principles with real-world exigencies. 

Keywords: Concept of Caution, Legitimacy of Caution, Domains of Caution, Social Issues, Vigilance 

and Preparedness. 
 

 

 

                                                                 
* Associate Professor of Language and Quran Studies, Department of Quran Sciences, College of Education, Al-Mahwit University, 

Republic of Yemen. 

Cite this article as: Al-Muallimi, H. M. (2025). Caution in the Noble Quran: A Study of Contexts and Interpretive 

Dimensions, Journal of Arts, 13(2), 503 -522. https://doi.org/10.35696/joa.v13i2.2575 

© This material is published under the license of Attribution 4.0 International (CC BY 4.0), which allows the user to copy and redistribute the 

material in any medium or format. It also allows adapting, transforming or adding to the material for any purpose, even commercially, as long as 

such modifications are highlighted and the material is credited to its author. 

 

OPEN ACCESS 

Received: 20/01/2025 

Accepted: 16/03/2025 

 

https://mailto:elmoualimihassan@gmail.com/
https://doi.org/10.35696/joa.v13i2.2575


 
 
 

 

 504  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

 

 

 
 في السياقات والأبعاد التفسيريةدراسة  -الحذر في القرآن الكريم

 *د. حسن محمد حسن المعلمي 

elmoualimihassan@gmail.com 

 الملخص:

عن معاني الحذر في آيات القرآن التي ورد فيها. وإبراز المجالات والميادين التي تستدعي الحذر  يهدف البحث إلى الكشف

فيها. وبيان أقوال المفسرين في تفسير الآيات التي وردت فيها كلمة الحذر بجميع أنواعه. واستخلاص الغايات التي هدفت إليها 

موضوع الحذر في القرآن الكريم من الموضوعات القرآنية المهمة من  الآيات المتضمنة لكلمة )حذر( بجميع اشتقاقاتها. ويعد

حيث المعاني والمفاهيم، ومن حيث المعالجات، فمجالات الحذر متعددة منها في الأمور العقدية، ومنها في الأمور الاجتماعية 

القرآنية، وقد عالج القرآن قضايا والتعليمية والثقافية والسياسية والعسكرية والحربية، وينسجم المعنى حسب سياق الآية 

حياة البشرية، فهو دستور ومنهاج حياة، وإدارة وحكم، وقد استعمل البحث المنهجين الوصفي والتحليلي الاستقرائي. وتم 

تقسيمه إلى مقدمة ومبحثين. المبحث الأول: مفهوم الحذر ومشروعيته، المبحث الثاني: مجالات الحذر، ومن أهم نتائج 

لآتي: الحذر يأتي بمعنى الخوف واليقظة والتأهب والاستعداد بالسلاح والاحتراز والحيطة، من خلال الآيات القرآنية الدراسة ا

التي ورددت فيها كلمة الحذر بجميع مشتقاتها تبين أن مجالات الحذر وميادينه متعددة في قضايا العقيدة والتربية والثقافة 

 والعسكرية، فالقرآن عالج الحذر في تلك القضايا، فهو صالح لكل زمان ومكان. والسياسة والحرب والقضايا الاجتماعية

 : مفهوم الحذر، مشروعية الحذر، مجالات الحذر، القضايا الاجتماعية، اليقظة والتأهب.الكلمات المفتاحية

  

                                                                 
 .أستاذ اللغة والدراسات القرآنية المشارك، قسم القرآن وعلومه، كلية التربية، جامعة المحويت، الجمهورية اليمنية *

(، 0)31 مجلة الآداب، ،في السياقات والأبعاد التفسيريةدراسة  -الحذر في القرآن الكريم(. 0202) م. ح.، المعلمي: للاقتباس

212-002 .https://doi.org/10.35696/joa.v13i2.2575 

شر هذا البحث وفقًا لشروط الرخصة ) ©
ُ
بنسخ البحث وتوزيعه ونقله بأي شكل من الأشكال، كما تسمح ، التي تسمح Attribution 4.0 International (CC BY 4.0ن

جريت عليه.إبتكييف البحث أو تحويله أو الإضافة 
ُ
 ليه لأي غرض كان، بما في ذلك الأغراض التجارية، شريطة نسبة العمل إلى صاحبه مع بيان أي تعديلات أ

 

OPEN ACCESS 

 2025/ 01/ 20تاريخ الاستلام: 

 2025/ 03/ 16تاريخ القبول:

https://doi.org/10.35696/joa.v13i2.2575


 
 
 

 

505 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

 المقدمة:

 وبعد: الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين،

الحذر مفهوم قرآني يتضمن أبعادًا ومجالات متعددة تتراوح بين الحذر الدنيوي والحذر الأخروي، وتتجلى دلالاته في 

 سياقات مختلفة تستدعي التحليل والتفسير، وهو ما يسعى البحث إلى دراسته.

فالمسلم يحتاج في مناحي الحياة كلها إلى مزيد من الحذر، وكثيرًا ما يؤتى المرء من قلة حذره أو عدم الاحتياط والتأهب  

والاحتراز في الأمور العقدية والاجتماعية والثقافية والتعليمية والسياسية والحكم، وفي الأمور العسكرية والحربية، فينتج عن 

خذ بالحذر من باب الأخذ بالأسباب التي أمر بها الشرع، وهو من القدر، ولقد أخذ رسول الله صلى تصرفاته حوادث وآفات، والأ 

الله عليه وآله وسلم حذره في المواقف والأحوال كلها، في إقامته وأسفاره، في السلم والحرب، ومن ذلك منزله في بدر بعد 

رب ولا يشرب المشركون، ومنه عدم تصديق ما يقوله اليهود في التشاور خشية فقدهم للماء، فاستوعب بئرًا من آبار بدر فيش

 الأحكام، وقد بيّن القرآن في آيات كثيرة الحذر حسب سياق الآيات القرآنية.

 أهمية البحث:

يعد التفسير الموضوعي الأسلوب الأمثل في عصرنا الحاضر للاهتمام بموضوعات قرآنية هي من الأهمية بمكان، ومن 

موضوع الحذر في القرآن؛ حيث وردت آيات تتضمن الحذر من النفس والولد والمال، ولم ينحصر في تلك تلك الموضوعات 

تحت المجالات المدنية والاجتماعية ، وإنما يتسع المقام إلى الجانب العقدي  -إن صح التعبير -المجالات التي يمكن إدراجها

هنا نحتاج إلى جمع الآيات في هذا الموضوع وتفسيرها تفسيرًا موضوعيًا والتعليمي والثقافي والميادين العسكرية والحربية، فمن 

 لأهمية ذلك للفرد والمجتمع، ولبيان مدى وكيفيات الحذر في حياتنا.

 سبب اختيار الموضوع:

أثناء اطلاعي على تفسير بعض آيات الحذر لاسيما التي تحذر من العدو أثناء أداء الصلاة في ميادين الجهاد في سبيل 

الله، لفت انتباهي أن الحذر مطلوب في حال السلم والحرب، ولو في أداء الصلوات المفروضة، إذ الاحتراز واجب لتجاوز الغفلة، 

ولدفع العدو عن المباغتة، فاطلعت على الآيات ذات الصلة فوجدته موضوعًا صالحًا للدراسة والبحث، لأن آيات الحذر 

المسلم، في بيته مع أولاده، في مؤسسته التجارية، في وظيفته، في عبادته وخلواته مع الله، شملت كل الأحوال التي يعيشها الفرد 

 في ميدان الجهاد في سبيل الله، فكل ذلك كان سببًا في اختيار الموضوع لما له من أهمية في حياة الناس لاسيما الفرد المسلم.

 أهداف البحث:

 نقاط من أهمها: يمكننا تحديد الأهداف المنشودة من البحث في

 الكشف عن معاني الحذر في آيات القرآن التي ورد فيها. .3

 إبراز المجالات والميادين التي تستدعي الحذر فيها. .0

 بيان أقوال المفسرين في تفسير الآيات التي وردت فيها كلمة الحذر بجميع أنواعه. .1

 يع اشتقاقاتها.استخلاص الغايات التي هدفت إليها الآيات المتضمنة لكلمة )حذر( بجم  .4

 إشكالية البحث:

تتعدد وتتنوع كتب التفسير ما بين مهتم بالفقه، وآخر بالبلاغة، وآخر بالقراءات الواردة في الآيات، وآخر بالمعنى 

 الإجمالي المراد منه في الآية، وآخر يربط بين مناسبات الآية وما قبلها، هذا على الأغلب في العصور التي خلت، وفي زماننا اتسع

المقام إلى إبراز التفسير الموضوعي للمصطلح القرآني، وللسورة القرآنية، وللموضوع القرآني؛ والذي يندرج تحته بحث الحذر في 



 
 
 

 

 506  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية، ففهم دلالة مصطلح الكلمة القرآنية وحده لا يبرز الغاية من المفاهيم  -القرآن الكريم

 المجالات الحياتية زمانًا ومكانًا، مع المتغيرات المتعاقبة والأحداث الجديدة.الموضوعية ذات الاتسا
ً

 ع الدلالي والموضوعي شاملا

فالحذر في المعركة العسكرية والحربية من ضربة رمح أو سهم أو سيف غير متاح في زماننا المعاصر مع كثرة الأسلحة  

من أدوات الحرب اليدوية التقليدية، أيضًا مع غزو الأجهزة الإلكترونية الفتاكة بأنواعها، وهي أشد تطورًا وتقدمًا وخطرًا 

وتنوعها ودقتها، فالحذر داخل البيت منها وخارجه ولو مع الأقارب يعد اتساعًا موضوعيًا للحذر، وهو ما سنحاول الإجابة عنه 

 بالدراسة والكشف عنه في هذا البحث.

 فرضيات البحث:

 الحذر في القرآن الفروض الآتية:يتوقع من خلال دراسة موضوع 

 تتعدد مفاهيم الحذر حسب السياق الموضوعي لكل آية. -3

 للحذر مجالات دنيوية وأخروية أبرزتها الآيات القرآنية. -0

 اهتم القرآن بالفرد بعلاقته مع ربه ونفسه وأسرته ومجتمعه فحذره مما يعكر حياته. -1

 حدود البحث:

 ورد فيها الحذر بمشتقاته.تتحدد حدود البحث بآيات القرآن التي 

  مصطلحات البحث:

 مشروعية الحذر، مجالات الحذر. -مفهوم الحذر

 منهجية البحث:

المنهجية المتبعة في البحث تقتض ي أن نسلك في الدراسات القرآنية ذات الطابع الموضوعي المنهج الوصفي والمنهج 

الموضوعي من حيث وصف المفاهيم والغايات المتعلقة  التحليلي الاستقرائي، فهما منهجان يناسبان موضوعات التفسير

بالحذر، وكذا تحليل الآيات مع بيان ما فيها من غايات اجتماعية وحربية وأخلاقية، وغيرها من الغايات التي تنفع الفرد 

 والمجتمع والأمة الإنسانية.

 الدراسات السابقة:

في المواقع الإلكترونية وقفت على أبرز الدراسات  -في حدود علمي واطلاعي -من خلال البحث والتحري والاطلاع

 المشابهة التي تناولت الموضوع بعناوين متعددة، منها ما يلي: 

ماجستير، للباحث: الطيب محمد عثمان علي الحسن،  دراسة موضوعية تحليلية: -الحذر في القرآن الكريم .3

. ولم أتمكن من الحصول عليها أو تحميلها من م0222جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، السودان، لسنة

 الموقع الإلكتروني الذي أوردها بالعنوان والبيانات السابقة دون المضمون.

: د. عبد السلام حمدان اللوح، الجامعة الإسلامية، الحذر في السياق القرآني" تفسير موضوعي لمصطلح قرآني" .0

وروده بصيغه المتعددة: المضارع والأمر واسم المصدر واسم غزة، دون بيانات، تناولت الدراسة الحذر من حيث 

الفاعل والمفعول، ولم تتطرق تلك الدراسة إلى السياقات والأبعاد التفسيرية وفقًا لمجالات الحذر، وهو ما تناولته 

 دراستنا هذه.

رسالة ماجستير، للباحث: بلسم إبراهيم أسعد علي، جامعة النجاح الوطنية في نابلس، الحذر دراسة قرآنية:  .1

م، تناولت الدراسة موضوع الحذر من حيث السياق القرآني وفقًا للاشتقاق اللغوي لا 0231فلسطين، لسنة

للمتغيرات المعاصرة، التفسيري، متضمنة أنواع الحذر ومجالاته وثماره، إلا أن الدراسة لم تتناول المجالات وفقًا 



 
 
 

 

507 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

واكتفت بعناوين وردت كما هي بمسمياتها في الآيات القرآنية، وهو ما تناولته دراستنا بالتفصيل والبيان وفقًا 

 للمتغيرات المعاصرة.

: للباحثة: متعبة خالد المطيري، جامعة الأميرة نورة بنت عبد الرحمن، الحذر في القرآن وأهميته في حياة المسلمين .4

 ة، ولم أتمكن من الحصول عليها أو تحميلها من الموقع الإلكتروني الذي أورد عنوانها دون المضمون.السعودي

 خطة البحث:

 وتم تقسيم البحث إلى مقدمة ومبحثين.

 المقدمة

 المبحث الأول: مفهوم الحذر ومشروعيته

 المطلب الأول: مفهوم الحذر في اللغة 

 المطلب الثاني: مفهوم الحذر في الاصطلاح 

 الحذر ةالمطلب الثالث: مشروعي 

 المبحث الثاني: مجالات الحذر

 المطلب الأول: الحذر في الأمور العقدية 

 البند الأول: الحذر من الكفر والمعاص ي 

 البند الثاني: الحذر من الشبهات 

 البند الثالث: الحذر من النفاق والمنافقين 

 الثاني: الحذر في الأمور الاجتماعية المطلب 

 البند الأول: الحذر من الفتنة بالزوجة والولد 

 البند الثاني: الحذر من خداع النفس 

 المطلب الثالث: الحذر في الأمور السياسية

 البند الأول: الحذر في أمور الحكم 

 البند الثاني: الحذر من الشائعات 

 تعليمية والثقافيةالمطلب الرابع: الحذر في الأمور ال

 البند الأول: الحذر في الأمور التعليمية 

 البند الثاني: الحذر في الأمور الثقافية 

 المطلب الخامس: الحذر في الأمور العسكرية والحربية

 المبحث الأول: مفهوم الحذر ومشروعيته

 المطلب الأول: مفهوم الحذر في اللغة

الُ 
َّ
حَاءُ وَالذ

ْ
ظِ )حَذِرَ( ال يَقُّ زِ وَالتَّ حَرُّ صْلٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ مِنَ التَّ

َ
اءُ أ رُ  ، وقد حذرت الش يء أحذره حذرًا،وَالرَّ

َ
يُقَالُ حَذِرَ يَحْذ

رًا
َ
رونَ  ،حَذ

ُ
زٌ  ،والجمع حَذِرونَ وحَذارى وحَذ  مُتَحَرِّ

ٌ
ظ رِيَانٌ: مُتَيَقِّ

ْ
ورٌ وَحِذ

ُ
وبفتح  فتح الحاء وكسرهاب) :الحذر، و وَرَجُلٌ حَذِرٌ وَحَذ

ارِ ، وفسره قوم بالتحرز، وقوم بالاستعداد ،الاحتراز: ( : الخيفة، وقيل: هو الذال
َ
ر: بِمَعْنَى وَحَذ

َ
ة من ، احْذ ة مَبْنِيَّ

َ
رّى صِيغ

ُ
وحُذ

هْبى   وَهُوَ الرّهَبوتُ  -الحذر والرُهْب والرُّ
ً
 ورهْبة

ً
 ورهْبا

ً
يْء رهَبا

َّ
وْف رَهبْت الش 

َ
خ
ْ
الَ: ،ال

َ
  ق

َ
ارِ مِنْ أ

َ
ارِ حَذ

َ
جَمِيعٌ ، رْمَاحِنَا حَذ

َ
ا ل }وَإِنَّ

تْ:)حَذِرُونَ(:
َ
رِئ

ُ
بُونَ 25]الشعراء:  حَاذِرُونَ{ وَق هِّ

َ
وا: مُتَأ

ُ
ال
َ
ائِفُونَ  ،[، ق

َ
فَزَعُ  ،خ

ْ
: ال

ُ
ورَة

ُ
حْذ

َ ْ
: وَيُمْكِنُ  ،وَالم

ُ
لِيظ

َ
غ
ْ
انُ ال

َ
ك
َ ْ
الم

َ
 ف

ُ
رِيَة

ْ
حِذ

ْ
ا ال مَّ

َ
أ
َ
ف



 
 
 

 

 508  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

هُ  نَّ
َ
لِكَ لِأ

َ
يَ بِذ ونَ سُمِّ

ُ
نْ يَك

َ
يْهِ  أ

َ
يُ عَل

ْ
ش 

َ ْ
رُ الم

َ
رُ ، يُحْذ

ْ
حِذ

ْ
هُوَ حَاذِرٌ وَحَذِرٌ وَالِاسْمُ مِنْهُ ال

َ
بَ ف هَّ

َ
أ
َ
هَا بِمَعْنَى اسْتَعَدَّ وَت

ُّ
ل
ُ
رَزَ ك

َ
رَ وَاحْت

َ
وَاحْتَذ

يْءَ بِ 
َّ

هُ الش 
ُ
رْت

َّ
 وَحَذ

ٌ
وف

ُ
يْ مَخ

َ
ورٌ أ

ُ
يْءُ مَحْذ

َّ
الش 

َ
هُ ف

َ
اف

َ
ا خ

َ
يْءَ إذ

َّ
لُ: حِمْلٍ وَحَذِرَ الش 

ْ
حَذِرَهُ مِث

َ
قِيلِ ف

ْ
ث وذهب الكسائي والفراء والمبرد  ،التَّ

 .(1) بغير ألف أي: متيقظ، ومعنى حاذر بإِثبات الألف أي: مستعد متأهب« »حَذِر»وكثير من النحويين إِلى أنّ معنى 

رُ( تأتي في اللغة على عدة معانٍ منها: إذن مما سبق فكلمة
ْ
رُ والحِذ

َ
 )الحَذ

 التيقظ.  .3

 الاحتراز. .0

 المحاذرة. .1

 التأهب والاستعداد. .4

 الخيفة والخوف. .2

 كما يلي: وهناك مصطلحات ذات صلة بالحذر، سنبين الفرق بينها وبين الحذر،

فرق بَين - أ
ْ
وْفالحذر و  ال

َ
خ

ْ
 (:والخشية والفزع) ال

وعه
ُ
وك فِي وُق

ُ
ك
ْ
ش
َ ْ
رَر الم وْف توقع الضَّ

َ
خ
ْ
هُ  ،ال

َ
ائفًا ل

َ
رَر لم يكن خ ن الضَّ يَقَّ

َ
ك ،وَمن يت  مَعَ الشَّ

َّ
 يكون إِلا

َ
جَاء لا لِكَ الرَّ

َ
ذ
َ
 ،وَك

هُ 
َ
فْع لم يكن راجيا ل يَقّن النَّ

َ
رَر  ،وَمن ت انَ مظنونً  ،والحذر توقي الضَّ

َ
و متيقنً وَسَوَاء ك

َ
رَر  ،اا أ وْف  ،والحذر يدْفع الضَّ

َ
خ
ْ
وَال

عهُ 
َ
 يَدْف

َ
ذ حذرك ،لا

ُ
ا يُقَال خ

َ
ذ خوفك ،وَلِهَذ

ُ
 يُقَال خ

َ
 .وَلا

وْف واستمراره: الرهبة: ين الحذر والرهبةالفرق ب - ب
َ
خ
ْ
هُ  ،طول ال نَّ

َ
، بينما خوفال دائموَمن ثمَّ قيل للراهب رَاهِب لِأ

 الحذر: هو توقي الضرر.

 : الاحتراز: هو التحفظ من الش يء الموجود، بينما الحذر: هو التحفظ مما لم يكن.الفرق بين الحذر والاحتراز - ت

 :حيطة(الفرق بين الحذر واليقظة )وال - ث

اليقظة: كمال التنبه والتحرز عما لا ينبغي، فهي تسبق الحذر، والحيطة: هي مأخوذة من حاطه يحوطه حياطة: أي  

 .(2)حفظه وتعهده، والحفظ يشمل حفظ النفس وغيرها بأخذ الأمور بالحزم والثقة، بينما الحذر يترتب على الحيطة و اليقظة

 الاصطلاحالمطلب الثاني: مفهوم الحذر في 

ا منه
ً
 .(3)هو اجتناب الش يء خوف

واجتناب الش يء حذر حدوث خوف منه مع التيقظ المتحرز في أمور عديدة ذات صلة بحياة الإنسان، واجتناب الش يء 

 يشمل الاحتراز والتأهب والاستعداد واليقظة.

 المطلب الثالث: مشروعية الحذر

من كيد الأعداء المتربصين بالإسلام وأهله، وحفظ الدولة أرضًا شرع الحذر لحكم جليلة وعظيمة، منها حماية الدين 

وإنسانًا، وهذا يستلزم التأهب لهم بإعداد الأسلحة والعُدد، والوسائل الممكنة، ولقد حذر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم 

اك إلا لأهمية الحذر في كل الأحوال، أمته من كل ذرائع الشر، من الشرك، من اليهود والنصارى، في حال السلم والحرب، وما ذ

 فهو مناط الحفظ والسلامة والاطمئنان، وسياج متين يحمي الأمة من كل الأخطار المحدقة بها.

 المبحث الثاني: مجالات الحذر

تتعدد المجالات التي يتطلب من المرء الحذر فيها حسب مقتضيات الأحوال، فإن الحذر على العقيدة أشد أهمية، 

رًا، كما أن الحذر من النفاق مهم للحفاظ على النسيج الاجتماعي وترابطه من دون إحداث خرق فيه يؤدي إلى وأكبر قد

 التشرذم، وبالنظر في سياق ما تحكي عنه الآيات القرآنية ذات الصلة يمكننا تقسيم الحذر حسب المجالات الآتية:



 
 
 

 

509 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

 المطلب الأول: الحذر في الأمور العقدية

الإنسان مهم للغاية، فبه يعيش ويسعى محققًا تلك الغاية في الدنيا والآخرة؛ إن خيرًا فخير، وإن شرًا المعتقد في حياة 

فشر، وأساس الاعتقاد إخلاص الربوبية والألوهية لله وحده، ووصفه بصفات الكمال والجمال، ليس كمثله ش يء وهو 

 بما أمر الله به عباده،
ً

 وعملا
ً

 وما خلقهم من أجله. السميع البصير، والإيمان قولا

 البند الأول: الحذر من الكفر والمعاص ي

 بم بز برئي ئى  ئن ئم ئز ئر ّٰ ِّ ُّ َّ ٍّ  ٌّ ىٰ رٰ ذٰ يي ُّ  قال تعالى:
، إن الإيمان لا يكاد يمس قلب الإنسان حتى يحدث فيه تغيرًا في مشاعره، وتأثيرًا في علاقاته بالناس، 32البقرة  بى بن

ذلك أيقن أن الحياة التي يعيشها ما هي إلا مرحلة من المراحل الموصلة إلى الله، ويكون وينعكس على تعامله مع الله، فإذا تحقق 

 آخر تلك المرحلة الموت، إلا الكافر فإنه لا يؤمن بالله ولا بالآخرة، ويعتقد أنه يعيش ويحيا حياة الدواب، ثم يكون ترابًا.

في الظلمات، فكلما برق البرق أضاء ضوءًا تتحقق به وفي الآية السابقة ضرب الله المثل للإيمان والكفر كمن يمش ي 

الرؤية، فإذا أظلم عادت الظلمة مع خوف شديد، ورعب رهيب، فلا يكاد يبصر المرء ما حوله، فالإيمان نور دائمٌ يزداد بالقرب 

ه على نفسه وأولاده من الله، وينقص بالبعد عن الله، فالمؤمن ينعم في حياته الدنيا بنعيم الإيمان وحلاوته، وتظهر ثمرت

ومجتمعه، وأما الكافر فهو في ظاهر الأمر في نعيم ورخاء وملذات، ولكنه في حقيقة الأمر في ظلمة حالكة، ومصير خاسر، ولأن 

الكفر خروج عن الفطرة التي فطر الله الناس عليها، فإن الكافر يحب الحياة ويكره الموت، فإذا عرض عارض من مطر وبرق 

ه على فعل ما يشاء بالكافرين، ورعد خش ي على ن
ُ
 الله قدرت

ُ
ا منه ورعبًا، والله محيط بالكافرين، وإحاطة

ً
فسه من الموت، خوف

وفيها تهديد ووعيد، وفيها إشعار بأن الكافر عاجز عن نفع نفسه، ودفع القدر عنه، إذ لو أعمل عقله فإنه غير قادر عن التوقي 

ا من عن مطر مصحوب بالبرق والرعد، فالصواعق إذ
ً
ا أصابت شيئًا أحرقته فأهلكته، لذلك وضعوا أصابعهم في آذانهم خوف

 .(4)إصابتهم إياها فيموتون، فالكفر موت، والإيمان حياة

وكما حذر الله من الكفر حذر من المعاص ي، والمعصية مخالفة أمره، أو بالشك في وعده ووعيده، أو بعدم اتباع ما  

ا لأوامر 
ً
 ئخ ئح ئج يي يى  ين يم يز ير ىٰ ني نى نن نم  نز نر مم ُّ  الله، قال تعالى:أمر به الأنبياء تنفيذ

 .[041: البقرة]  َّ  جح ثم ته تم تخ تح تج  به بم بخ بح بج ئهئم

ا من الموت، لأن الجهاد في 
ً
 عن التقاعس بمعصية الله بالهروب عن الجهاد في سبيل الله خوف

ً
هذه الآية تضرب مثالا

العزة والإباء، والنكوص عنه ذل وبوار، هكذا يحكي القرآن بالمثل عن جيل من بني سبيل الله من أعظم القربات إلى الله، إذ فيه 

إسرائيل لم يرهم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، أمرهم الله بالقتال في سبيله، فآثروا الحياة على الموت، فأصابهم وباء 

عوا موتى، ولو أنهم أطاعوا الله وامتثلوا أمره، ولم الطاعون فماتوا جميعًا في وقت واحد، وضربوا به ضربة رجل واحد، فوق

يعصوه لما أصابهم ما أصابهم، ولو ماتوا في ميدان الجهاد فإنه شرف عظيم لهم في الدنيا، وفلاح لهم في الآخرة، لكنها المعصية 

الجهاد والتعرض للشهادة، وأن التي حالت بينهم وبين تلك المنزلة العظيمة، والشرف العالي، فالآية فيها تشجيع للمسلمين على 

 الموت إذا لم يكن منه بدٌ ولم ينفع منه مفر، فأولى أن يكون في سبيل الله.

لذلك كما أمات الله تلك الطائفة أحياها لعلها تعتبر وتستبصر الأمرين، فالخوف من الموت في سبيل الله يعد معصية  

 باليد واللسان والقلب، وهي جماع الجهاد المدني والعسكري والحربي، لله، ولا رجوع عن ذلك إلا بالتوبة والجهاد في سبيل الله

وبه تتحقق العزة لله ولرسوله وللمؤمنين، واستشعار عز الاستقلال عن ذل العبودية، وحرية الحياة الشريفة على التبعية 

 .(5)المذلة المخزية



 
 
 

 

 510  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

ون المؤمنين إلا بشروط تتمش ى معها الأحوال بقدر الله، ويحذر الله المؤمنين من موالاة الكافرين باتخاذهم أولياء من د 

في بعض  -وهي في حال الضعف العسكري والسياس ي والاقتصادي –وفي أمور ليست فيها خيانة لله، كأن تكون في مسايرتهم 

 سج خم خج ُّ  القضايا التي غلبت فيها المصالح بتحقيق وتسهيل تلك المصالح المتعلقة بالتجارة وما شابهها، قال تعالى:

 كل كخ كحكج قم قح فمفخ  فح فج غم غج عم عج ظم طح ضم ضخ ضح  ضج صمصخ صح سم سخ سح

 .[02:آل عمران] َّكملج

ا لهم أنصارًا  
ً
فالمحبة في الله، والبغض في الله باب عظيم، وأصل من أصول الإيمان، فمن يوالي الكفرة معتقدًا ومتخذ

له فقد خرج من ولاية الله، فإن موالاة الولي وموالاة عدوه متنافيان لا يتفقان، والنهي عن الاتخاذ إنما هو فيما يظهره المرء 

تخذه بقلبه ونيته؛ فلا يفعل ذلك مؤمن، فاللطف مع الكفار بما ينشر مبادئ الإسلام من مناصرة وتبعية، فأما أن ي

وسماحته، وأنه دين دعوة وهداية، فهو مطلوب ومرغوب، لكن الميل إليهم بالمحبة المطلقة طريق موصل إلى الموالاة العقدية 

لضعفه وقلة حيلته  -إلا أن يخاف المرء منهم مخافةوالسياسية، فموالاتهم بالمودة والنصرة مندوحة عن موالاة للكفر وحزبه، 

  -وهذا في القادة أكثر منه في الأفراد
ً

فيداهنهم بلسانه وقلبه مطمئن بالإيمان دفعًا عن نفسه من غير أن يستحل حرامًا أو مالا

 غير الأقليات.الذين يعيشون في بلدانهم الأصلية أو في دول الإسلام_  -حرامًا فذلك رخصة، هذا في حكم المسلمين

فهم  -وهم إما مواطنون أصليون أو مقيمون لسبب من الأسباب -أما الأقليات المسلمة التي تعيش في مجتمعات كافرة 

ملزمون باللطف واحترام القوانين المدنية المعمول بها في تلك البلدان، مع المحافظة على القيم والأخلاق الإسلامية والإنسانية، 

السلم والأمن، وليس المطلوب منهم التوحش والانزواء والانعزال عن مجتمعاتهم ليثبتوا  والمعايشة بتطبيق النظم التي تحفظ

أنهم يرفضون كل ش يء غير الإسلام ألبتة، هؤلاء لو حافظوا على التبعية العقدية للإسلام قدر المستطاع بإقامة العبادات 

 فقد أدوا معلومًا من الدين بالضرورة 
ً

 وعملا
ً

على الأقل، لأنه لا يوجد للمسلمين في زمننا المعاصر سلطة وممارسة الأخلاق قولا

مركزية إسلامية موحدة كما كانت عليه قبل قرون، وإذا عزموا على الهجرة من بلدانهم الأصلية فرارًا بدينهم فمن سيقبل بهم 

ين بهم ومسهلين أمورهم، وهم من دول الإسلام؟! فيمنحهم حق المواطنة الإسلامية الدائمة والمستمرة بامتيازاتها كافة؛ مرحب

المأمور بها شرعًا مع البشرية  -فمظاهر الموالاة للكفار تجاوزت اللطف والمودة -المحاصر -بالملايين !! ولذلك في زماننا المعاصر 

عنها، إلى التبعية العقدية والسياسية والاقتصادية والثقافية، وإن كانت في معظمها بالسر؛ إلا أن الأفعال نتاج  -جمعاء 

 . (6)وكاشفة لها

 [20 المائدة:]  َّ ئز ئر ّٰ ِّ  ُّ َّ ٍّ ٌّ ىٰ رٰذٰ يي يى يم  يخُّ  :وقوله تعالى 

الخطاب في هذه الآية للمؤمنين جميعًا، يحذرهم الله من الشهوات والعادات الجاهلية التي كانت لا تزال تعلق بالنفوس 

الامتثال إلى ما أمر الله بطاعته وطاعة رسوله صلى الله كرواسب، فالعقيدة الصافية لا تقبل تلك الشوائب والرواسب؛ بل 

 .(7)عليه وآله وسلم، واجتناب ما نهى الله عنه بالحذر من عاقبة المعصية

 البند الثاني: الحذر من الشبهات

تيار الكفر على قذف الشبهات بين المؤمنين لتحقيق خلخلة الصف المسلم، وبث ما يشكك في القرآن  يحرص 

والرسول صلى الله عليه وآله وسلم، لاسيما ما قام به اليهود بواسطة رؤسائهم الذين يتلاعبون بأحكام الدين بأهوائهم ادعاء 

سيس وأعين لهم بين المسلمين، فينقلون لهم كل صغيرة وكبيرة، العلم لأجل الكذب عليه بالتحريف ونشر الشبهات، ودس جوا

 وكل شاردة وواردة عن الجماعة المسلمة، والدولة المسلمة.



 
 
 

 

511 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

 عن الوسيلة القديمة  
ً

ا؛ بل تنوعت الوسائل في ذلك، فبدلا
ً
ولا ينحصر ذلك الدور لليهود قديمًا؛ بل هو مستمر حديث

تعنى بتأهيل كوادر شيطانية تنخر في  -يسمونها إسلامية -جهل، أنشئت جامعاتبإظهار الإسلام وإبطان الكفر عن علم أو 

تحت رايته، وتشارك بالفتيات المنتسبات إليها في حفلات ماجنة، وعروض أزياء عارية،  -في الظاهر -الإسلام باسمه، وتجاهد

لة، وهي تدار من اليهود ومن على شاكلتهم وتنشر الشبهات في القرآن والسنة باسم تلك الجامعات المدعومة بمبالغ مالية هائ

 كى ُّ  ممن استعبد نفسه للشيطان من دون الله؛ ممن ينتسبون إلى الإسلام اسمًا فقط، لذلك حذر الله من ذلك بقوله تعالى:

 ئحئج  يي يى ينيم يز ير ىٰ ني نى  نن نم نز نر مم ما لي لى  لم كي

 خج حم حج جم جح  ثمته تم تخ تح تج بهبم بخ بح  بج ئه ئم ئخ

 كل  كخ كح كجقم قح فم فخ فح فج غم غج  عمعج ظم طح ضم ضخ ضح ضج صم صخ صح  سمسخ سح سج خم

 .[43المائدة:] َّ  مح مج له لم لخ لح لجكم

فالتحذير في هذه الآية هو من قبول واتباع ما يطرحه اليهود ومن على شاكلتهم من المنسلخين عن الإسلام، وإن  

 .(8)تعددت وتلونت مسمياتهم

وكما حذر الله تعالى المؤمنين من اليهود ومن على شاكلتهم حذر من اتخاذ ما يعبد من دون الله من البشر والحجر  

 عج ظم طح ضم ضخ  ضح ضج ُّ  والشجر والشمس والقمر والملائكة وغيرها من المعبودات بالباطل، فقال تعالى:
في شبهات المعبودات فالمشركون وقعوا  ،[25الإسراء: ]  َّ  كل كخ كح كج قم قح فمفخ فح فج  غم غج عم

التي شبهها لهم الشيطان باتخاذهم لها وسيلة تقربهم إلى الله، فوقعوا في حبائل الكفر، فتحذير الله من ذلك المسلك الخطير 

 .(9)الجسيم الذي يجري في فلك الشبهات التي هي أخطر وأشد من الشهوات

 البند الثالث: الحذر من النفاق والمنافقين

الكفر وإظهار الإسلام، وهو مرض خطير عانت منه الأمة ولا تزال تعاني، وكانت أول بذرة له في النفاق هو إبطان 

 المدينة المنورة، فلم يكن في مكة في بداية النبوة إلا إيمان أو كفر، وقد عانت الدولة الإسلامية الوليدة في المدينة المنورة من آفة

اخل خدمة لليهود ومشركي مكة، ولأن النفاق خفي فما كان ليظهر إلا بكشفه النفاق، لما له من دور في نخر الإسلام من الد

بالقرآن؛ ليخرج خبايا أضغان المنافقين، وما تخفي صدورهم مما يتعذر على الجماعة المؤمنة كشفه أكبر، لذلك نزل القرآن 

 ئز ئر ّٰ ِّ  ُّ َّ ُّ  كاشفًا لما في صدور المنافقين تجاه الإسلام من عداوة وكيد وفجور، قال تعالى:
 .[54: التوبة] َّ تم تز تر بي بى بن  بم بز برئي ئى ئن ئم

فهذه الآية الكريمة تبين أن المنافقين ظنوا أن الله لن يكشف سرهم وخبثهم على الإسلام، وركنوا إلى أنفسهم  

والشيطان بأن أمرهم لن يُفضح، وأنهم في ستر من الله، وحذرهم استهزاء منهم، إلا أن الله فضحهم وهتك سترهم، وتوعدهم 

ا بكشف ما تخفي صدورهم، وما تخططه عقولهم، ولا سبيل لهم بالحلف بسوء العاقبة، وأي عاقبة تلك التي انتهوا إليه

، فالله قد أظهر ما كان يخافون 
ً

والإنكار لش يء من ذلك في قلوبهم، فهي الحقيقة التي أتى بها القرآن، ومن أصدق من الله قولا

 من إظهاره من نفاقهم، وأبرز خبثهم وكذبهم بالحلف زورًا وبهتانًا.

لنفاق والمنافقين مستمرًا على الأمة في عصرنا الحاضر، وازدادت وتيرته مع اتساع مجالات وميادين ولا يزال خطر ا 

الحياة، وكثرة وانتشار أدوات الاتصال والتواصل بسهولة ويسر، فليحذر تيار النفاق أيضًا من ظهور خباياه على الناس، إذ لا 

ره، أو يتظاهرون بالخوف منه، إما بالقرآن وقد اكتمل تنزيله على محالة من ظهور ذلك، والله تعالى مخرج ما يخافون إظها



 
 
 

 

 512  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

رسوله صلى الله عليه وآله وسلم، وإما بإفشال ما يخططه المنافقون ضد الدين وأهله بكشف أدواتهم ووسائلهم عبر المراقبة 

 .(10)والتمحيص

دو فلينابذهم بعدم تصديقهم ولو حلفوا ولذلك حذر الله رسوله صلى الله عليه وآله وسلم من المنافقين بأنهم هم الع

 قح فم فخفح فج  غم غج عمعج ظم طح ضمضخ ضح ضج صم  صخصح سم سخ سح سج ُّ  أيمانًا، قال تعالى:

والمنافقون يحسنون اصطناع الأشكال الحسنة، وتتقن ألسنتهم فصاحة  ،[4: المنافقون ] َّ  لح لج كم كلكخ كح كجقم

القول في كل زمان ومكان، وما كان ذلك منهم إلا تمويهًا على اعتقادهم الفاسد، فإنهم شياطين على شكل لباس الفقهاء 

 .(11)لف والملق والالتواءوالعظماء، والساسة والظرفاء، وهم يعرفون أنهم منافقون مستورون بستار رقيق من التظاهر والح

 المطلب الثاني: الحذر في الأمور الاجتماعية 

الحذر في حياة الأسرة الاجتماعية كفرد وجماعة مطلوب، لأن كيان الأسرة وبناءها لا يصلح إلا بنواة صالحة في 

الأسرة وأدت واجباتها صلح الاعتقاد والسلوك، وإلا كانت الأسرة عامل هدم للأمة، والأمة قوامها الأسرة، فإذا صلحت 

المجتمع، وبصلاحه صلحت الأمة، وإذا أصابت الأسرة آفات جسيمة وانحرفت عن الفطرة ضاعت الأمة، لأن تلازم المعايشة 

الأسرية لا مفر منه؛ بل هو فطرة الله التي فطر الخلق عليها، فالحذر مطلوب حتى من الأفراد الذين يعيشون في الأسرة، فهم 

 لى سفينة، فأي خرق في السفينة سيغرق جميع من عليها.كمسافرين ع

 البند الأول: الحذر من الفتنة بالزوجة والولد

الزوجة هي شريكة الرجل وملازمة له في أغلب أحواله، وهي أقرب شخص محيط به في الأسرة، ولقربها منه فهي تعلم 

خطر منها تجاهه فإن أثره ووقعه على الأسرة شديد،  بأحواله، وتحيط بأسراره، وتعرف جميع شؤونه الخاصة والعامة، فأي

ولربما حصل التشتت في الأسرة بسبب ما حصل لربة البيت من فتنة، ولما كانت الزوجة والولد هما المحيط الأسري لرب البيت 

ويحصل له التثبيط فإنهما ذوا تأثير عليه، فقد يتراجع عن أمر من الأمور في طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وآله وسلم، 

لهمته بتأثير الأقربين عليه، كما حصل ذلك لرجال من الصحابة حين أرادوا الهجرة من مكة إلى المدينة فتعلق بهم أزواجهم 

  ُّ  وأولادهم ليثنوهم عن الهجرة، فلما وقع ذلك فاتهم من الفقه والعلم كثيرًا، فهموا بمعاقبتهم على ذلك، فأنزل الله تعالى:

 نز نر مم ما  لي لى لم كي كىكم كل  كا قي قى في فى ثي ثى  ثن
 .[34: التغابن]  َّ نم

ووصفهم الله بالعدو لما في تثبيطهم من العداوة والمعصية لله، والحرمان من الخير، فإنه بمحبتهم يخضع لما يقولونه  

 له، وإنه مع كثرة التثبيط واستمراره سيخضع.

ويتكرر المشهد في كل عصر حين تستنهض الأمة أفرادها للجهاد في سبيل الله، ومحاربة أعداء الله، فإذا بالزوجة  

والأولاد يقفون موقف العدو بالتثبيط، بدعوى أنهم في حاجته، ولا معيل لهم غيره، فيرسف في قيد التأثير السلبي للأسرة 

ة تناشده وتستنهض دوره تجاه ربه ودينه، وإذا تعود على اللامبالاة فإنه سينظر والمقربين منه، فيتخلى عن دوره كمسلم في أم

 إلى ما يحدث للمسلمين كحدث عابر مؤلم، دون استشعار مسؤوليته كفرد في الأمة، عليه واجبات نحوها.

لفرد المسلم فالزوجة والأولاد عامل بناء، ومعول هدم، عامل بناء لو ترسخت في قلوبهم مبادئ الإيمان، ومهام ا

الفعال تجاه أمته، ومعول هدم لو غابت تلك المبادئ من سلوكياتهم، أو ضعفت في فترة زمنية ما، ولذا ناسب أن يصفهم الله 

 بالعدو، وهل يحصل من العدو خير وفلاح؟! كلا، إنما هو خسران وهلاك.

 هم أعداء؟ وقد يرد استشكال بأن من الزوجات والأولاد من هم صالحون، فكيف يطلق علي 



 
 
 

 

513 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

والجواب عن ذلك بأن الآية عامة المخرج خاصة المعنى، فمن كان عدوًا من الأسرة بعداوة فيها معصية لله ولرسوله 

صلى الله عليه وآله وسلم فهو المقصود في الآية، وأما من لم تكن منه عداوة في حق أسرته؛ بل كان آمرًا لما فيه طاعة الله، آمرًا 

ا للخ
ً
ير والبر، فلا تشمله الآية بحال من الأحوال، وإنما هي للاحتراز مما قد يظهر من عداوة من بعض الأزواج بكل خير، سباق

 والأولاد.

فإذا زالت تلك الأقوال والأفعال منهم الدالة على العداوة أو الموصلة إلى العداوة، فالعفو والصفح عنهم أولى وأجدر، 

 .(12)عليه باليقظة والحذر من تأثير المشاعر الأسريةوهو ما عالجته هذه الآية الكريمة، وأكدت 

 البند الثاني: الحذر من خداع النفس

النفس أنواع، فمنها المطمئنة، ومنها اللوامة، ومنها الأمارة بالسوء، والأخيرة هي التي تأمر المرء بالسوء وارتكاب الآثام، 

ياة الاجتماعية ، كرغبة في الزواج من امرأة هواه جمالها وحبها في وتجاوز ما نهى الله عنه، وإن من أخص الأحوال ما كان في الح

فترة عدتها التي تتربصها شرعًا، فالنفس بطبيعتها البشرية تستعجل المآل، وتستبطئ وتستثقل الآجال، فتقع في الضعف 

 إلى ا
ً

 وفعلا
ً

نقضاء أجله، فيحذر الله عباده عن البشري، فتميل إلى تحقيق رغبة النفس ولو بتجاوز ما نهى الله عن إتيانه قولا

المواعدة في السر في العدة حتى تنقض ي، لما في ذلك من تعد على الحقوق الزوجية للزوج الأول، ولما في ذلك من جرح لحقوق 

ة، المرأة، وإن كان الدافع إلى ذلك هو الزواج الشرعي، فإن كان ولا بد فالتعريض بلفظ فيه إيعاز بالرغبة لتأسيس حياة زوجي

كأن يقول: فيك صفات حميدة وإني لها لراغب، أو وددت الحصول على زوجة هي بصفاتك، أو إن انقض ى أجل عدتك، فالخير 

 لك قادم، وغير ذلك مما أشبه تلك الألفاظ التي لا تصريح فيها بأمر التزويج.

ء على أسلوب قرن الأحكام بالموعظة من هنا حذر الله ترغيبًا وترهيبًا أن يخافوا منه بالوقوع في معصية، فالتحذير جا

 .(13)رحمة من الله بعباده

وقد حاول الأستاذ سيد قطب ربط تلك الموعظة بالتشريع ليكشف العلاقة بينهما في قضية اجتماعية بحتة بقوله: 

ا في العلاقات بين )وهنا يربط بين التشريع وخشية الله المطلع على السرائر، فللهواجس المستكنة وللمشاعر المكنونة هنا قيمته

رجل وامرأة، تلك العلاقات الشديدة الحساسية، العالقة بالقلوب، الغائرة في الضمائر، وخشية الله، والحذر مما يحيك في 

 .(14)الصدور أن يطلع عليه الله هي الضمانة الأخيرة، مع التشريع، لتنفيذ التشريع(

 لم لخ ُّ  قيق رغبتها الطبيعية الجامعة بالتجاوز، قال تعالى:إذن النفس بين تنفيذ الموعظة بتنفيذ التشريع وبين تح
 َّ ىٰ رٰ ذٰ يي يىيم يخ  يح يجهي هى هم هج ني نى نم نخ نح  نج مي مى مم مخ مح مج لي لى

ويوم القيامة تجد النفس خيرها وشرها عيانًا تراه، وتود إرادة وعزيمة وترجيا لو أن بينها وبين ذلك اليوم ،  [12: آل عمران]

لعلها تصلح ما أفسدته، وهو محال عليها، لأن تلك الفرصة متاحة في الدنيا، وجاء الخطاب مسافة رجعية زمنية ومكانية 

فْسَهُ بقوله تعالى:)
َ
ُ ن

َّ
مُ اللَّ

ُ
رُك ِ

ّ
مُ ( وعبّر بالفعل المضارع الذي يفيد التجدد والاستمرار، )وَيُحَذ

ُ
رُك ِ

ّ
( ليدل على أن رأفته بعباده وَيُحَذ

 (. 15وأن تحذيره مستمر متجدد طالما والنفس تتجه إلى السوء)موجودة متصلة معهم قبل يوم الحساب، 

 المطلب الثالث: الحذر في الأمور السياسية

يعرض لنا القرآن قصة فرعون ذلك الملك الطاغية الذي استغل منصبه في إضلال وإغواء الناس لعبادته من دون 

وأنهار، كلها نعم من الله عليه وعلى قومه، إلا أنه تمادى في الله، فطغى وتجبر، وهو في نعيم من الله، قصور ومزارع وبساتين 

 تمكينه من الحكم لسياسة الناس، فضل وأضل، فأهلكه الله وقصوره ومملكته التي كان 
ً

الفساد السياس ي العقدي مستغلا

 .[5: القصص] َّ نخ نح نج مي مى  مم مخ مح مج لي لى لم لخ ُّ  يتباهى بها، قال تعالى:



 
 
 

 

 514  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

بيّن الله تعالى في الآية تمكينه لعباده الصالحين ملك مصر التي كان يحكمها فرعون ببطشه وطغيانه، حيث كانت  

سياسته مبنية على تفريق شعبه إلى طوائف وطبقات، فمنها طائفة في الخدمة والسحر، ومنها طائفة يذبح أبناءهم ويستحيي 

 إلى ادعائه أنه الرب الإله، وهكذا الطغاة في كل نساءهم، ولا صوت يعلو فوق صوته، ويدّعي أنه ير 
ً

يد لشعبه الرشاد، وصولا

زمان ومكان، يدّعون كذبًا أنهم يريدون الصلاح والرشاد لشعوبهم، فإذا هم في فقر وذل وبوار، وما ذلك إلا بالسياسة والحكم 

ا لما شرعه الله، واتباعًا لقدوتهم فرعون ومن على شاكلته في كل عصر و 
ً
مصر، ولذلك كان يتوجس فرعون وحاشيته خلاف

هلاكه على يد موس ى عليه السلام من طائفة بني إسرائيل، تلك الطائفة المستعبدة المظلومة المكلومة في عصره، فأراهم الله 

سبحانه ما كانوا يخافون منه، ويحاولون عدم وقوعه، ويبذلون في سبيل تحقيق ذلك كل أساليب البطش والطغيان والفساد، 

 ولو بسفك الدماء البريئة.

لقد عانت بنو إسرائيل من العذاب السياس ي ما لا تتحمله النفس، ولا يستسيغه العقل، فحياتهم اضطهاد وقتل، 

في  لوتشريد وسلب ونهب، فمورست عليهم أشكال ظلم الحاكم بكل صوره التي تأباها النفس ولا تطيقها، ولعل بني إسرائي

يعقوب عليه السلام إلى عصرنا الحاضر لم يستفيدوا من الدروس، ولم يخرجوا من دهاليز الظلم  تاريخهم السياس ي الممتد من

والطغيان والفساد، فما كان يمارس على أجدادهم في القرون الماضية من قتل ونهب وسلب وظلم وفساد، هاهم يمارسونه ضد 

، فينزلون بهم أبشع جرائم الإ 
ً

ا ونساءً وأطفالا
ً
بادة التي لا مثيل لها في القرون الماضية، ويرتكبون جرائم أبناء فلسطين شيوخ

 شنيعة لم يرتكبها فرعون في حق أجدادهم، فالسياسة هي السياسة، والحكم هو الحكم، والمتغير هو المسميات فحسب.

هل لأنهم لا يدرسون التاريخ؟! هل لأنهم لا ماض ي لهم؟! هل لأنهم لم يؤرخوا تاريخهم الممتد عبر قرون؟ كلا؛ بل هم  

يعلمون ماضيهم أكثر من حاضرهم، ولكنهم جيل غير ذلك الجيل، هم جيل مارق من الدين، يحارب الله ورسوله صلى الله عليه 

ا، هكذا تاريخهم وآله وسلم، ويحارب شريعة موس ى وعيس ى علي
ً
هما السلام، إنهم كائنات بشرية متوحشة لا تعرف دينًا ولا أخلاق

السياس ي ولا يزال، فلو خافوا عقاب الله لارتدعوا وهم يزعمون أنهم أهل كتاب، فسيهلكون كما هلك فرعون مهما احترزوا، 

 .(16)فكل حاكم طاغية لا محالة هالك ولو احترز من عذاب الله وبطشه

عون الغاية منها في السياسة والحكم مثل عملي ضربه الله لخلاص أضعف الضعفاء من مخلب أقوى وقصة فر 

الأقوياء، وهو ما ذكره العلامة ابن باديس بقوله:)فالسر المتجلي في هذه الآية: هو أن الله أراد بما صنع لبني إسرائيل وبما قال 

يكن يعلم، وهو إخراج الضد من الضد، وإخراج الحي من الميت، وإنقاذ لهم أن يعلم هذا الإنسان من سنن الله في كونه ما لم 

فهو  -من استعباد الأقوياء المتألهين -الأمة الضعيفة التي لا تملك شيئًا من وسائل القوة الروحية، ولا من وسائل القوة المادية

فين أئمة وارثين، وسادة غالبين، مثل عملي ضربه الله لخلاص أضعف الضعفاء من مخلب أقوى الأقوياء، وجعل المستضع

 (.17والتمكين لهم في الأرض)

ولأن أنموذج فرعون يتكرر في كل عصر، فقد واجه النبي صلى الله عليه وآله وسلم صلفًا وعنادًا من كبار أحبار 

ا سيادة دينه، وهو اليهود، فكان منهم المكر باستعمال أسلوب الاحتكام إليه، فإن حكم لهم في خصومتهم اتبعه اليهود، وأعلنو 

  خم خج حم حج ُّ  إغراء شيطاني يهدف لصده عما أرسله الله، وهو مكر سياس ي الهدف منه المناورة والخلخلة، قال تعالى:

 لح لج كم كل كخكح كج  قم قح فم فخ فح فج غم غج عمعج ظم طح ضم ضخ  ضح ضج صم صخ صح سم سخ سح سج

فاليهود غايتهم النيل من الإسلام كدين خاتم، فلا يدينون له بالسيادة والهيمنة، وهذه الآية تنبيه  ،[42]المائدة َّ لم لخ

للرسول صلى الله عليه وآله وسلم بصيغة الأمر، واحذرهم: أي انتبه واحترز من اليهود وأساليبهم ليصدوك عن الدين الحق، 

 .(18)وهو خطاب ممتد متسع لأمته عبر الزمان



 
 
 

 

515 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

 ي: الحذر من الشائعاتالبند الثان

 الشائعات هي إذاعة الأخبار والمعلومات للآخرين كذبًا، والحذر منها يكون بعدة طرق ووسائل، منها: 

مواجهة تلك الشائعات بالتفنيد والتصحيح، ومنها استشعار الخطر دومًا بتتبع مصادره ووسائله، والتأهب للحماية 

سلاح البنان، وسلاح البيان باللسان، فالشائعة الإعلامية نوع من الحرب؛ بل هي منه بالسلاح بأنواعه، ومواجهته، والسلاح 

شرارة الحرب بين الجماعات، وبين الدول، ولقد أشاع فرعون في مدائنه عبر أعوانه ورسله التعبئة العامة ضد موس ى عليه 

ا على التأهب والإعداد لاستئصال موس ى ومن معه،
ً
وذلك التحذير منه بين العامة متباهيًا  السلام وقومه بني إسرائيل حاث

 قح فم فخ فح فج غم غج ُّ  بالقوة التي يمتلكها، وهي قوة بشرية هائلة من الجنود، وقوة المال والسلاح، قال تعالى:

 .[25 -21:الشعراء] َّ مج  له لم لخ لح لج كم كل كخ كح كج  قم

ومعنى حاذرون: متأهبون ومعدون العدة والعتاد، فقد أشاع ذلك فرعون فحشر جنده بأعداد هائلة هي أعداد  

، وانطلق متتبعًا أثر بني إسرائيل للقضاء عليهم بعد أن أشاع عنهم أنهم شرذمة قليلون غائظون لمضاعفة لعدد بني إسرائي

نتقام منهم، فبدأ الحشد بإشاعة كاذبة وانتهت بالهلاك، وهي نتيجة لهم، يجب التخلص منهم بقتالهم، وقتلهم جميعًا، والا 

خاسرة حتمية، فما بني على باطل زال وبطل، وقد هلك فرعون وجيوشه، ونال حتفه بيده وهو يراه بعينه، والعاقبة 

 .(19)للمتقين

على الأمة تحقيقه  أصل مهم -والنار من مستصغر الشرر  -لذا فالتيقظ والحيطة على الدوام بسد ذرائع الفساد

بالحذر في الأمور كلها، من شائعات وأخبار كاذبة، وهو أصل مهم من أصول السياسة الشرعية العامة كما أوضح ذلك الإمام 

ابن عاشور بقوله في تفسيره:)وهذا أصل عظيم من أصول السياسة، وهو سد ذرائع الفساد ولو كان احتمال إفضائها إلى 

الملغاة في التشريع في حقوق الخصوص غير ملغاة في سياسة العموم، ولذلك يقول علماء الشريعة:  الفساد ضعيفًا، فالذرائع

إن نظر ولاة الأمور في مصالح الأمة أوسع من نظر القضاة، فالحذر أوسع من حفظ الحقوق والخوف من وقوع ش يء ضار 

 .(20)يمكن وقوعه، والترصد لمنع وقوعه

 الثقافية والتعليمية المطلب الرابع: الحذر في الأمور 

ينشأ الأفراد في أي مجتمع على قيم ومبادئ تغرسها فيهم الأسرة والبيئة المحيطة بهم، ويكتسب الأفراد ثقافة 

يستطيعون بها التفاعل مع المجتمعات الإنسانية؛ بل يخدمون بها ما يعتقدونه من معتقدات صحيحة أو خاطئة، ففي بيئة 

صلحًا لأنه تربى وتعلم على أسس صالحة، وفي بيئة أخرى مغايرة يعيش الفرد مكتسبًا ما ترباه الإسلام ينشأ الفرد صالحًا م

.
ً

 وتعلمه إيجابًا أو سلبًا بما يخدم ما يعتقده ولو باطلا

 البند الأول: الحذر في أمور التعليم

 بأ
ً

مور حياته، وفي مراحل نموه تعتبر الأمور التعليمية من أهم سمات الفرد في أي بيئة كان، فالإنسان يولد جاهلا

يتعلم تدريجيًا ما يحتاجه في حياته، ويتعلم من أبيه وأمه ومجتمعه كثيرًا من الأمور الحياتية التي كان يجهلها، فإذا ما كبر ازداد 

 رشدًا وتعلم العلوم التي تنفعه في الدنيا والآخرة.

والخسران، وكم من صاحب علم أهلكه علمه، وكم من ولكن ما كل العلوم نافعة وماتعة للروح، فبعضها فيه الوبال  

صاحب علم نفعه علمه، وأوصله إلى الله، ونال الفوز والفلاح في الدنيا والآخرة، ولما كانت الحال كذلك كانت تربية الرسول 

إذا ترسخ بالإيمان كانت صلى الله عليه وآله وسلم لأتباعه لا مثيل لها من حيث المبدأ والرعاية والإرشاد والمتابعة، لأن العلم 

ثمرته على السلوك ظاهرة صالحة، وإذا تخلخل الإيمان ولم يرسخ في القلب ولو ادعُيَ ظاهرًا، فإنه لا يستفيد من العلم شيئًا، 

ا، كما هي الحال في تيار المنافقين الذين أظهروا الإيمان وأبطنوا الكفر، ومع حرصهم على التعلم فإنهم لم يستفيدوا علمًا وخلقً 



 
 
 

 

 516  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

وظل الشيطان يتلاعب بهم، ويسيرهم كيفما يشاء، ولم تنفعهم عقولهم لأنهم لم يُعملوها في الخير؛ بل أعملوها في الشر 

 والكفر.

ولأن المنافقين لم يثمر فيهم التلقي من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ولا التعليم، فقد شذ سلوكهم وتعاملهم  

عليه وآله وسلم؛ بل ومناداته يا محمد كأنهم ينادون على شخص منهم، وما ذاك منهم إلا هروب حتى مع رسول الله صلى الله 

مبطن من الرسالة والنبوة وجحود بهما، فنزل القرآن ليعلمهم أسلوب التخاطب مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم 

 ثز ثر تي تىتن تم تز تر  بي بى بن بم ُّ  وتوقيره وتعظيمه بخفض الصوت والتواضع له، فقال تعالى:
 .[51:النور ]  َّ مم ما لي لى لم كي كى كم  كل كا قي قى في فىثي ثى ثن  ثم

وليحترز، وذلك باجتناب المخالفة خشية عقاب الله، فإن رسول الله صلى الله عليه وآله  فليتيقظقوله فليحذر: أي  

أمرًا وجوبيًا بتوقير رسول الله  وسلم لو دعا عليكم لأصابكم البلاء والخسران والأهوال والهلاك، فجاءت الآية تعليمية آمرة

 صلى الله عليه وسلم في حياته وبعد مماته.

وكما أن تيار النفاق لم يتعلم بإصرار منه، وجحود مضمر منه بالرسالة، فها هو تيار النفاق والإلحاد يمارس ما  

أقذع الألفاظ في حق رسول الله مض ى عليه الأقدمون من زعماء النفاق، فلا يمر بهم حدث أو موضوع إلا وتتحرك ألسنتهم ب

 عن خاتم المرسلين، وإمام 
ً

صلى الله عليه وآله وسلم وكأنهم يتحدثون عن رجل منهم؛ بل عن رجل لا دين ولا أخلاق له، فضلا

العالمين، ومن لم يتعلم يجهل، ومن يجهل يضل، وذلكم التيار مستمر في كل عصر، وتتعدد وسائله وقبائحه بتعدد صنوفه 

في غياب تطبيق العدالة عليه، وما دامت الحال كذلك مع خاتم المرسلين فهي مع العلماء والدعاة والمربين أضنك  وتكاثره

 وأنكى، وهي سلوكيات مخالفة لمنهاج النبوة والرسالة.

ا، فش
ً
تان بين هذا ولا يستوي ذلك التيار هو ومن يتعلم الإيمان والعمل، ويعمل بمنهاج النبوة في حياته اعتقادًا وسلوك

 كل  كخ كح كج قم قح فم فخفح فج غم غج  عم عج ظم طح ضم ضخ ضح ضج ُّ  الفريقين، قال تعالى:

فمن آمن بالله علم، ومن علم عمل، ومن عمل نال ثوابه في الدنيا والآخرة، فلا  ،[2:الزمر] َّ مج له لم لخ لح لجكم

يستوي العالم والجاهل، وكذلك لا يستوي المطيع والعاص ي، فالعلم الحق هو إدراك الحق بالحقائق الكبرى الثابتة لا 

 .(21)ز بين الفريقينبالتجارب والمشاهدات والعلوم المتغيرة التي ليس فيها دين وأخلاق، هذا هو التماي

 البند الثاني: الحذر في أمور الثقافة

لما كان التعلم والتعليم مهمان للإنسان في حياته، فإن العلم مفتاح الثقافة، فكل مثقف متعلم، وليس كل متعلم 

الاستنفار من أجل  مثقفًا، فالتعلم أداة، والثقافة هوية ومبدأ، ولذا حث القرآن على الاستزادة من العلم والثقافة، وحث على

طلب التفقه والتثقف، وهو أمر كفائي، إذ يستحيل أن يكون الناس في مرتبة واحدة من العلم والثقافة، فالتساوي متعذر، 

والتغاير ممكن، وهي سنة من سنن الله في خلقه، فطائفة في العلم اليقيني، وأخرى في العلم الظني، وأخرى في العلم الشرعي، 

 التجريبي.وأخرى في العلم 

وهكذا تتنوع ميادين العلم والثقافة، وأهمها ما كان من أجل الدين وفي الدين، فنشر الإسلام لا يكون إلا بعلم  

واطلاع، وأخلاق، ولا تؤتى ثماره إلا بجهد من العلماء الراسخين في العلم، ممن تعلموا وتثقفوا على حب الله وحب رسوله صلى 

 ؤمنين، وهذا هو الفلاح.الله عليه وآله وسلم، وحب الم

وهذا لا يعني إهمال العلوم الأخرى التي فيها معايش الناس، فهي مهمة في حياة المسلم، ولا غنى عن تلك العلوم في  

إحراز التقدم والتطور، وتحقيق الاكتفاء الذاتي مما يحتاجه الإنسان المسلم ليعلو ويتفوق على غيره، متسلحًا بالعلم 



 
 
 

 

517 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

فالتوازن مطلوب في أمة الإسلام، فقوم يحفظون أركان الشرع، وآخرون يقومون بإمضاء الأحكام، وآخرون بالرد على والإيمان، 

 المخالفين، وآخرون بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وآخرون في الطب والهندسة والزراعة، وهكذا في شتى المجالات.

 كل كخ  كح كج قم قح فم فخ فح فج غم غج  عمعج ظم طح ضم ضخ ضح ُّ  قال تعالى: 

فمعنى لعلهم يحذرون: الترجي لوقوع الحذر منهم عن التفريط فيما يجب  ،[300:التوبة] َّ  له لم لخ لح لج كم

فعله فيترك، أو فيما يجب تركه: فيفعل، والغرض منه الخوف والتحرز بإصلاح العمل وخشية الله، والحذر من بأسه، وإذا 

مور دينه ودنياه وآخرته، فهي كانت الحال هذه في حق جيل حاضر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يتعلم منه ويتفقه في أ

أولى في حق الأجيال في كل عصر نحو قادتهم الربانيين وعلمائهم الراسخين بتنوع ميادين الجهاد المسلح، وميادين الجهاد 

 .(22)المدني، ومنه التعلم والتعليم في مجالات العلم كافة

 المطلب الخامس: الحذر في الأمور العسكرية والحربية

الحرب والعمليات العسكرية لا يقل أهمية عن الحذر في بقية الأمور الحياتية الاعتيادية؛ بل هو في  الحذر في أوقات

الحروب أكثر أهمية وأعظم شأنًا، لأن عدم التيقظ في الحرب قد تهلك بسببه دولة أو أمة، ولذلك حث القرآن على الحذر في 

عن السلاح، وأوجب أن تظل طائفة من الجيش بالتناوب، عينها على حال الحرب والمعارك حتى أثناء الصلاة، فنهى عن الغفلة 

السلاح وتقوم بالحماية مع الاستعداد التام لمواجهة أي طارئ، لأن العدو لن يترك فرصة سانحة له ولو في أثناء الصلاة، لأنه لا 

لاستعداد والتأهب أمور مطلوبة، مع أن زمن يقر بتلك الصلاة، ولا يعترف بالإسلام دينًا كونيًا ارتضاه الله لخلقه، فالتيقظ وا

 إقامة الصلاة وأدائها لا يستغرق عشر دقائق، فماذا ستقع في تلك المدة؟! 

إنها دقائق قد يتم فيها ما لم يتم في أيام لو حصلت الغفلة والدعة والركون، إن ميدان الحرب لا يعرف الكلل والملل، 

ا في عصرنا الحاضر مع تقدم وتطور الأسلحة الفتاكة، التي تهلك الحرث والنسل، وميزان الدقيقة من الأهمية بمكان، لاسيم

سواء كانت جرثومية أو نووية، أو إلكترونية، فهي أسلحة متطورة استعملت التكنولوجيا الحديثة في تسييرها آليًا والضرب بها 

 لم تكن فيها حياة في سابق زمانها. في دقائق محدودة جدًا لإبادة ملايين البشر والثمر والدواب، فتذرها كأن 

 مم ما لي لى ُّ  فالثبات في الحرب مع التيقظ والاستعداد كفريق واحد من لوازم النصر، قال تعالى:

مْ قوله تعالى:) ،[53النساء:] َّ ىٰ ني نى نن نم نز  نر
ُ
رَك

ْ
وا حِذ

ُ
ذ
ُ
( أي: خذوا عدتكم وآلتكم في السلاح التي خ

وهذا لا يكون إلا بالاستعداد والتأهب والتيقظ والاحتراز، والخطاب للمؤمنين في كل تتقون بها من عدوكم لغزوهم وحربهم، 

عصر بالنهوض للجهاد في سبيل الله وحماية الشرع، والحذر لا يدفع القدر، وإنما الأخذ به هو من القدر تعبدًا، ويستلزم 

فمعرفة ذلك يعطي دفعًا لمواجهته بوسائل عديدة الحذر معرفة العدو بجمع المعلومات عنه وعن عتاده، وأساليبه القتالية، 

برًا وجوًا وبحرًا، فالعدو في الوقت الحاضر يستعملها بأحدث التقنيات التي وصلت إليها البشرية، فالإعداد يستلزم مواكبة 

 ه.الصناعة والتصنيع العسكري والحربي، واستخدام أحدث التقنيات في الأسلحة والآلات المتطورة، وكل زمن بحسب

 هج ني  نى نم نخنح نج مي مى  مم مخ مح مج لي لى لم لخ ُّ  قال تعالى: 
 ّٰ ِّ ُّ َّ ٍّ  ٌّ ىٰرٰ ذٰ يي يى يم يخ  يح يج هي هى هم

 ثى ثن ثم ثز ثر تي تى تن تم تز تر  بي بى بن بم بز برئي ئى ئن ئم  ئز ئر

سْلِحَتَهُمْ فقوله تعالى:)  ،[53النساء:] َّ كي  كى كم كل كا قي قى فيفى ثي
َ
رَهُمْ وَأ

ْ
وا حِذ

ُ
ذ
ُ
خ

ْ
يَأ
ْ
( هو دليل على أن وَل

الحذر يقصد به الاستعداد والتيقظ والحيطة، ثم يستعمل السلاح كنتيجة ترابطية مع الحذر، والغرض من ذلك عدم الغفلة 



 
 
 

 

 518  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

كر إنما يستلزم أن يكون وفق تخطيط وأهداف 
ُ
عن العدو ولو للحظة، فدقة الملاحظة والمراقبة تجنب المباغتة، وكل ما ذ

ة أهم من المعركة ذاتها، وهو أسلوب الرسول صلى الله عليه وآله وسلم في إدارته للمعارك والحروب ووسائل، فالإعداد للمعرك

بتخطيط مسبق أرضًا وإنسانًا وعتادًا، فالتنظيم العسكري ركيزة مهمة من ركائز الدفاع عن الدين والنفس والأرض، ولا يمكن 

ان صادق وإعداد وتدريب وتخطيط وتصنيع وغيرها، وإلا فالغلبة بحال من الأحوال تحقيق النصر دون الأخذ بأسبابه من إيم

 للقوة والعدد، وفهمنا لعدونا يعطينا مداخل للقضاء عليه.

لقد أتقن الأعداء أساليبهم القتالية وإستراتيجياتهم الحربية فدرسوا حال دول المسلمين، فاستخدموا قوتهم بأنواعها 

تباحة أراضيهم، ونهب ثرواتهم، وتحقيق تبعيتهم السياسية والثقافية والتعليمية للقضاء على المسلمين، وكسر شوكتهم، واس

والعسكرية وفقًا لما يريده الأعداء، وإلا فكيف بأمة إسلامية تعدادها مليار ونصف نسمة في مواجهة خمسة ملايين يهودي، 

ةِ حقده وكرهه  ؟! وتستنجد بعدو على عدو، وهو حليفه، وعلى ملته وفي قوةِ وحِدَّ

 فأين الخلل إذن؟ أهو في العدد أم في العدة؟

إن العدد يفوق عدد العدو، لكن العدة هي الفارق، ولو وجدت العزيمة المخلصة والإرادة الصادقة لتم تجهيز وإعداد  

سلام في العدة بما يفوق ما لدى العدو، لكنها الغفلة وحب الدنيا، والتبعية والذل والهوان، وهي مكمن الضعف لدى أمة الإ 

 .(23)زماننا المعاصر

 النتائج:

 توصل البحث إلى عدة نتائج أهمها الآتي:

ورد الحذر بمعنى التيقظ والاستعداد والتأهب والاحتراز والحيطة، ويتسع المعنى الاصطلاحي فيزيد عن المعنى  .3

 اللغوي حسب مجالات وميادين الحياة.

 عات.الحذر في الأمور العقدية مهم للغاية، لما له من تب .0

 الحذر في الأمور الاجتماعية يحافظ على الفرد المسلم، وعلى قوام الأسرة والمجتمع من كل الأخطار المحيطة بهم. .1

الحذر في الأمور السياسية والحكم مداره الدولة بأفرادها، فالحفاظ على الدولة حفاظ على الأفراد، بإقامة العدل   .4

 والمساواة.

ثقافية غاية مهمة، فهو حفاظ على الهوية الإسلامية، لاسيما في عصرنا الحاضر الحذر في الأمور التعليمية وال  .2

 الذي يواجه الإسلام حربًا على هويته.

الحذر في الأمور العسكرية والحربية في زماننا المعاصر أشد أهمية، وأنفع للأمة بالحفاظ على الإنسان والأرض،  .5

 وحماية الأنفس والممتلكات.

 

 الهوامش والإحالات
 
؛ الحميري، شمس العلوم: 1/125سيده، المخصص: ؛ ابن15؛ ابن فارس، مقاييس اللغة: /0/505:( الجوهري، الصحاح(1

 .32/252؛ الزبيدي، تاج العروس:3/422: الكفوي، الكليات؛ 352/ 4: ابن منظور، لسان العرب ؛1/3152

 .043، 042/ 3العسكري، الفروق اللغوية:  ؛5/052؛ ابن منظور، لسان العرب: 1/3323ينظر: الجوهري، الصحاح:  ((2
 .422/ 3: ( الكفوي، الكليات(3
 .3/342: ير القرآن الحكيمسرضا، تف؛ 3/23: البيضاوي، أنوار التنزيل ؛3/145: ( ينظر: الطبري، جامع البيان(4



 
 
 

 

519 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

 
رضا، تفسير القرآن  ؛3/122ر: الشوكاني، فتح القدي ؛3/022: الزمخشري، الكشاف ؛2/055: ( ينظر: الطبري، جامع البيان(5

 .0/151 :الحكيم
ابن عاشور،  ؛3/432: ابن عطية، المحرر الوجيز ؛3/123: الزمخشري، الكشاف ؛5/131: جامع البيان( ينظر: الطبري، (6

 .1/035: التحرير والتنوير
 .4/122: حيان، البحر المحيط نبا ؛0/010: ( ينظر: ابن عطية، المحرر الوجيز(7
 .5/100: رضا، تفسير القرآن الحكيم؛ 1/335: مابن كثير، تفسير القرآن العظي ؛0/320: ( ينظر: ابن عطية، المحرر الوجيز(8
 .2/422: رضا، تفسير القرآن الحكيم ؛35/454: ( ينظر: الطبري، جامع البيان(9

 .32/045: ابن عاشور، التحرير والتنوير؛ 1/24: ابن عطية، المحرر الوجيز ؛34/113: ( ينظر: الطبري، جامع البيان(10
 .5/1254: ، قطب، في ظلال القرآن2/305: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم؛ 2/130: ( ينظر: ابن عطية، المحرر الوجيز(11
، 0/011: الكرجي، النكت الدالة على البيان ؛2/323: الزجاج، معاني القرآن ؛01/401: ( ينظر: الطبري، جامع البيان(12

 .4/121: ويل في معاني التنزيلالخازن، لباب التأ ؛4/222: الزمخشري، الكشاف ؛2/324: البغوي، معالم التنزيل
ابن كثير، تفسير ؛ 0/325: الثعلبي، الكشف والبيان ؛3/135: الزجاج، معاني القرآن ؛2/335: ( ينظر: الطبري، جامع البيان(13

 . 0/112: رضا، تفسير القرآن الحكيم ؛3/451: الثعالبي، الجواهر الحسان ؛3/512: القرآن العظيم
 .3/025: في ظلال القرآنقطب، ( (14
؛ النسفي، مدارك 3/403؛ ابن عطية، المحرر الوجيز: 3/121؛ الزمخشري، الكشاف: 103/ 5الطبري، جامع البيان:  ( ينظر:(15

 .1/001؛ ابن عاشور، التحرير والتنوير: 3/042التنزيل: 
؛ قطب، في 32/022عاني: ؛ الألوس ي، روح الم5/011؛ الثعلبي، الكشف والبيان: 2/325النحاس، معاني القرآن:  ( ينظر:(16

 .2/0552ظلال القرآن: 
 .3/123: مجالس التذكير ابن باديس، ( (17
؛ ابن 4/52؛ الثعلبي، الكشف والبيان: 32/120؛ الطبري، جامع البيان: 3/452ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن:  ( ينظر:(18

 .5/142؛ رضا، تفسير القرآن الحكيم: 4/025حيان، البحر المحيط: 
؛ البغوي، معالم 4/24؛ الزجاج، معاني القرآن: 32/122؛ الطبري، جامع البيان: 0/022الفراء، معاني القرآن:  ينظر:( (19

؛ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم: 0/254؛ النسفي، مدارك التنزيل: 4/010؛ ابن عطية، المحرر الوجيز: 1/455التنزيل: 

5/341. 
 .32/313: التحرير والتنويرابن عاشور، ( (20
الزمخشري،  ؛1/411؛ البغوي، معالم التنزيل: 145، 4/22؛ الزجاج، معاني القرآن: 32/013الطبري، جامع البيان:  ( ينظر:(21

؛ 3/115، ابن باديس، مجالس التذكير: 4/52؛ الشوكاني، فتح القدير: 4/335؛ البيضاوي، أنوار التنزيل: 1/052الكشاف: 

 .2/1240 ،4/0212قطب، في ظلال القرآن: 
؛ الشوكاني، 35/353؛ الرازي، مفاتيح الغيب: 0/51؛ القشيري، لطائف الإشارات: 34/255الطبري، جامع البيان:  ( ينظر:(22

 .33/22؛ ابن عاشور، التحرير والتنوير: 0/454فتح القدير: 



 
 
 

 

 520  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

 
ابن  ؛3/210،222ي، الكشاف: الزمخشر  ؛3/553؛ البغوي، معالم التنزيل: 2/343، 2/215الطبري، جامع البيان:  ( ينظر:(23

؛ الثعالبي، 0/125ابن كثير، تفسير القرآن العظيم:  ؛2/051القرطبي، الجامع بأحكام القرآن:  ؛0/55عطية، المحرر الوجيز: 

 .2/332ابن عاشور، التحرير والتنوير:  ؛2/024رضا، تفسير القرآن الحكيم:  ؛0/052الجواهر الحسان في تفسير القرآن: 

 المراجع:

 (. دار الكتب العلمية.3)علي عبد الباري عطية، تحقيق؛ ط.روح المعاني في تفسير القرآن والسبع المثاني (. 3432الألوس ي م. ع. )

 (. دار الكتب العلمية.3)أحمد شمس الدين، تحقيق؛ ط. مجالس التذكير من كلام الحكيم الخبير(. 3222ابن باديس، ع. م. ) 

 (. دار إحياء التراث العربي.3)عبدالرزاق المهدي، تحقيق؛ ط.لم التنزيل في تفسير القرآن معا(. 3402البغوي، ح. م. ) 

 (. دار إحياء التراث العربي.3)محمد عبدالرحمن المرعشلي، تحقيق؛ ط.أنوار التنزيل وأسرار التنزيل (. 3432البيضاوي ع. ع. ) 

(. دار 3)محمد علي معوض، عادل أحمد عبد الموجود، تحقيق؛ ط. الجواهر الحسان في تفسير القرآن(. 3432الثعالبي ع. م. ) 

 إحياء التراث العربي.

 (. دار إحياء التراث العربي. 3)الطاهر بن عاشور، تحقيق؛ ط. الكشف والبيان عن تفسير القرآن(. 0220الثعلبي أ. م. ) 

 ( دار العلم.4ر عطار، تحقيق؛ ط.)أحمد عبد الغفو  الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية(. 3225الجوهري إ. ح. ) 

، مطهر بن علي الإرياني، و حسين بن عبد الله العمري ) شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم(. 3222. س. )نحميري، ال

 دار الفكر المعاصر.(. 3، تحقيق؛ ط.يوسف محمد عبد اللهو 

 ل، تحقيق(. دار الفكر.)صدقي محمد جميالبحر المحيط في التفسير (. 3402ابن حيان م. ي. ) 

 (. دار الكتب العلمية.3)ط.لباب التأويل في معاني التنزيل (. 3432الخازن، ع. م. ) 

 الفكر.  هارون، تحقيق(. دار محمد السلام )عبد اللغة مقاييس معجم(. 3252الرازي أ. ف. )

 العامة للكتاب.. الهيئة المصرية تفسير المنار -تفسير القرآن الحكيم(. 3222رضا، م. ر. )

 الهداية. الباحثين، تحقيق(.، دار من )مجموعةالقاموس  جواهر من العروس تاجالزبيدي م. م. )د.ت(. 

 (. عالم الكتب.3)عبد الجليل عبده شلبي، تحقيق؛ ط. معاني القرآن وإعرابه(. 3222الزجاج، إ. س. ) 

 (. دار الكتاب العربي.1)ط.الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل(. 3425الزمخشري، م. ع. ) 

 .دار إحياء التراث العربي(. 3، تحقيق؛ ط.خليل إبراهم جفال) المخصص(. 3225. )إ. ع ابن سيده،

 (. دار ابن كثير، دار الكلم الطيب.3)ط.فتح القدير(. 3434الشوكاني م. ع. )

 (. مؤسسة الرسالة. 3)أحمد محمد شاكر، تحقيق؛ ط.جامع البيان في تأويل القرآن(. 0222الطبري م. ج. )

 . الدار التونسية.التحرير والتنوير(. 3224ابن عاشور، م. ط. )

 (. دار العلم والثقافة.0)محمد إبراهيم سليم، تحقيق؛ ط. الفروق اللغويةالعسكري، ح. ع. )د.ت(. 

(. دار الكتب 3)عبد السلام عبد الشافي محمد، تحقيق؛ ط. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز(. 3400ابن عطية، ع. غ. ) 

 العلمية. 

(. 3، تحقيق؛ ط.عبد الفتاح إسماعيل الشلبي، و محمد علي النجار)أحمد يوسف النجاتي و  معاني القرآنالفراء ي. ز. )د.ت(. 

 دار المصرية للتأليف والترجمة. 



 
 
 

 

521 
 

 
  

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 2، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 دراسة في السياقات والأبعاد التفسيرية -الحذر في القرآن الكريم

 

 شمس الدين، تحقيق( دار الكتب العلمية. )إبراهيم تأويل مشكل القرآنابن قتيبة، ع. م. )د.ت(.  

 (. دار الكتب المصرية.0)أحمد البردوني، وإبراهيم أطفيش، تحقيق؛ ط. الجامع لأحكام القرآن(. 3254القرطبي م. أ. )

 (. الهيئة المصرية العامة للكتاب.1)إبراهيم البسيوني، تحقيق؛ ط. لطائف الإشارات)د.ت(. . القشيري 

 (. دار الشروق.35)ط. في ظلال القرآن(. 3430قطب، س. ) 

 (. دار طيبة للنشر والتوزيع.0)سامي محمد سلامة، تحقيق؛ ط. تفسير القرآن العظيم(. 3222ابن كثير، إ. ع. ) 

(. 3)علي بن غازي التويجري وآخرون، تحقيق؛ ط. النكت الدالة على البيان في أنواع العلوم والأحكام(. 0221الكرجي، أ. م. ) 

 دار القيم، دار ابن عفان.

)عدنان درويش، ومحمد المصري، تحقيق(. مؤسسة  الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغويةالكفوي أ. م. )د.ت(. 

 الرسالة.

 (. دار صادر.1)ط. لسان العرب(. 3434ابن منظور م. م. ) 

 (. جامعة أم القرى.3)محمد علي الصابوني، تحقيق؛ ط. معاني القرآن(. 3422النحاس أ. م. )

 (. دار الكلم الطيب.3)يوسف علي بدوي، تحقيق؛ ط.مدارك التنزيل وحقائق التأويل (. 3222النسفي، ع. أ. ) 

References: 

Al-Alusi, M. A. (1994). Ruh al-ma‘ani fi tafsir al-Qur’an wa al-sab‘ al-mathani (A. A. Atiyah, Ed.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Ibn Badis, A. M. (1995). Majalis al-tadhkir min kalam al-hakim al-khabir (A. Shams al-Din, Ed.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Al-Baghawi, H. M. (1999). Ma‘alim al-tanzil fi tafsir al-Qur’an (A. Al-Mahdi, Ed.; 1st ed.). Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.  

Al-Baydawi, A. A. (1997). Anwar al-tanzil wa asrar al-ta’wil (M. A. Al-Mur‘ashli, Ed.; 1st ed.). Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.  

Al-Tha‘alibi, A. M. (1997). Al-jawahir al-hisan fi tafsir al-Qur’an (M. A. Muwaḍḍ & ‘A. A. ‘Abd al-Majid, Eds.; 1st ed.). Dar Ihya’ al-

Turath al-‘Arabi.  

Al-Tha‘alibi, A. M. (2002). Al-kashf wa al-bayan ‘an tafsir al-Qur’an (T. Ibn ‘Ashur, Ed.; 1st ed.). Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.  

Al-Jawhari, I. H. (1987). Al-Sihah: Taj al-lughah wa sihah al-‘Arabiyyah (A. A. ‘Attar, Ed.; 4th ed.). Dar al-‘Ilm.  

Al-Himyari, N. S. (1999). Shams al-‘ulum wa dawa’ kalam al-‘Arab min al-kulum (H. A. Al-‘Umari, M. A. Al-Iryani, & Y. M. ‘Abdullah, 

Eds.; 1st ed.). Dar al-Fikr al-Mu‘asir.  

Ibn Hayyan, M. Y. (1999). Al-bahr al-muhit fi al-tafsir (S. M. Jamil, Ed.). Dar al-Fikr.  

Al-Khazin, A. M. (1994). Lubab al-ta’wil fi ma‘ani al-tanzil (1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Al-Razi, A. F. (1979). Mu‘jam maqayis al-lughah (A. M. Harun, Ed.). Dar al-Fikr.  

Rida, M. R. (1990). Tafsir al-Qur’an al-hakim – Tafsir al-Manar. Al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Ammah lil-Kitab.  

Al-Zabidi, M. M. (n.d.). Taj al-‘arus min jawahir al-qamus (Research group, Ed.). Dar al-Hidayah.  

Al-Zajjaj, I. S. (1988). Ma‘ani al-Qur’an wa i‘rabuhu (A. A. Shalabi, Ed.; 1st ed.). ‘Alam al-Kutub.  

Al-Zamakhshari, M. A. (1987). Al-Kashshaf ‘an haqa’iq ghawamid al-tanzil (3rd ed.). Dar al-Kitab al-‘Arabi.  

Ibn Sida, A. I. (1996). Al-Mukhaṣṣaṣ (K. I. Jafal, Ed.; 1st ed.). Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi.  

Al-Shawkani, M. A. (1993). Fath al-qadir (1st ed.). Dar Ibn Kathir, Dar al-Kalim al-Tayyib.  

Al-Tabari, M. J. (2000). Jami‘ al-bayan fi ta’wil al-Qur’an (A. M. Shakir, Ed.; 1st ed.). Mu’assasat al-Risalah.  

Ibn ‘Ashur, M. T. (1984). Al-Tahrir wa al-tanwir. Al-Dar al-Tunisiyyah.  

Al-‘Askari, H. A. (n.d.). Al-furuq al-lughawiyyah (M. I. Salim, Ed.; 2nd ed.). Dar al-‘Ilm wa al-Thaqafah.  



 
 
 

 

 522  
 

 
 

 2707-5192   ISSN: 2616-5864 :(EISSN)  0202، يونيو 0، العدد13المجلدمجلة الآداب، كلية الآداب، جامعة ذمار، 

 

 د. حسن محمد حسن المعلمي

 
Ibn ‘Atiyyah, A. G. (2001). Al-muharrar al-wajiz fi tafsir al-kitab al-‘aziz (A. A. M. Muhammad, Ed.; 1st ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Al-Farra’, Y. Z. (n.d.). Ma‘ani al-Qur’an (A. Y. Al-Najjati, M. A. Al-Najjar, & A. I. Al-Shalabi, Eds.; 1st ed.). Al-Dar al-Masriyyah lil-Ta’lif 

wa al-Tarjamah.  

Ibn Qutaybah, A. M. (n.d.). Ta’wil mushkil al-Qur’an (I. Shams al-Din, Ed.). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Al-Qurtubi, M. A. (1964). Al-Jami‘ li-ahkam al-Qur’an (A. Al-Barduni & I. Atfayish, Eds.; 2nd ed.). Dar al-Kutub al-Misriyyah.  

Al-Qushayri, A. (n.d.). Lata’if al-isharat (I. Al-Basyuni, Ed.; 3rd ed.). Al-Hay’ah al-Misriyyah al-‘Ammah lil-Kitab.  

Qutb, S. (1992). Fi zilal al-Qur’an (17th ed.). Dar al-Shuruq.  

Ibn Kathir, I. A. (1999). Tafsir al-Qur’an al-‘azim (S. M. Salamah, Ed.; 2nd ed.). Dar Taybah lil-Nashr wa al-Tawzi‘.  

Al-Karaji, A. M. (2003). Al-nukat al-dallah ‘ala al-bayan fi anwa‘ al-‘ulum wa al-ahkam (A. G. Al-Tuwaijri et al., Eds.; 1st ed.). Dar al-

Qayyim, Dar Ibn ‘Affan.  

Al-Kafawi, A. M. (n.d.). Al-kulliyyat: Mu‘jam fi al-mustalahat wa al-furuq al-lughawiyyah (A. Darwish & M. Al-Masri, Eds.). 

Mu’assasat al-Risalah.  

Ibn Manzur, M. M. (1993). Lisan al-‘Arab (3rd ed.). Dar Ṣadir.  

Al-Nahhas, A. M. (1989). Ma‘ani al-Qur’an (M. A. Al-Sabuni, Ed.; 1st ed.). Umm Al-Qura University.  

Al-Nasafi, A. A. (1998). Madarik al-tanzil wa haqa’iq al-ta’wil (Y. A. Badawi, Ed.; 1st ed.). Dar al-Kalim al-Tayyib. 

   

 


